

# صحیح نخاری پٹ اعترافات کا علمی حجاتہ

تألیف

حافظہ زیر علی زنی



مکتبہ پٹالیہ

\*\*\* توجہ فرمائیں ! \*\*\*

کتاب و سنت ڈاٹ کام پر دستیاب تمام الیکٹر انک کتب.....

عام فاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔

مجلس التحقیق، الاسلامیہ کے علمائے کرام کی باقاعدہ تصدیق و اجازت کے بعد آپ

لود (UPLOAD) کی جاتی ہیں۔

متعلقہ ناشرین کی اجازت کے ساتھ پیش کی گئی ہیں۔

دعویٰ مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندرجات کی نشر و اشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

\*\*\* تنبیہ \*\*\*

کسی بھی کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔

ان کتب کو تجارتی یا دیگر مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی و شرعی جرم ہے۔

اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقہ ناشرین سے خرید کر  
تبیغ دین کی کاوشوں میں بھرپور شرکت اختیار کریں

نشر و اشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قسم کی معلومات کے لیے رابط فرمائیں

ٹیک کتاب و سنت ڈاٹ کام

جملہ حقوق محفوظ ہیں

کتاب ..... صحیح نگاری پر اعتراضات کا علمی جائزہ

تالیف ..... حافظ زبیر علی زری

ناشر ..... محمد نور زیر حملہ

اشاعت ..... جنوری 2008ء

قیمت

مکتبہ اسلامیہ

لارور ..... بال مقابل ر汗 ناکیٹ غزنی سریٹ اردو بازار فون: 042-7244973

فیصل آباد ..... بیرون ایں پورا بازار کوتوالی روڈ فون: 041-2631204

انک ..... مکتبہ اسلامیہ حضرو فون: 057-2310571

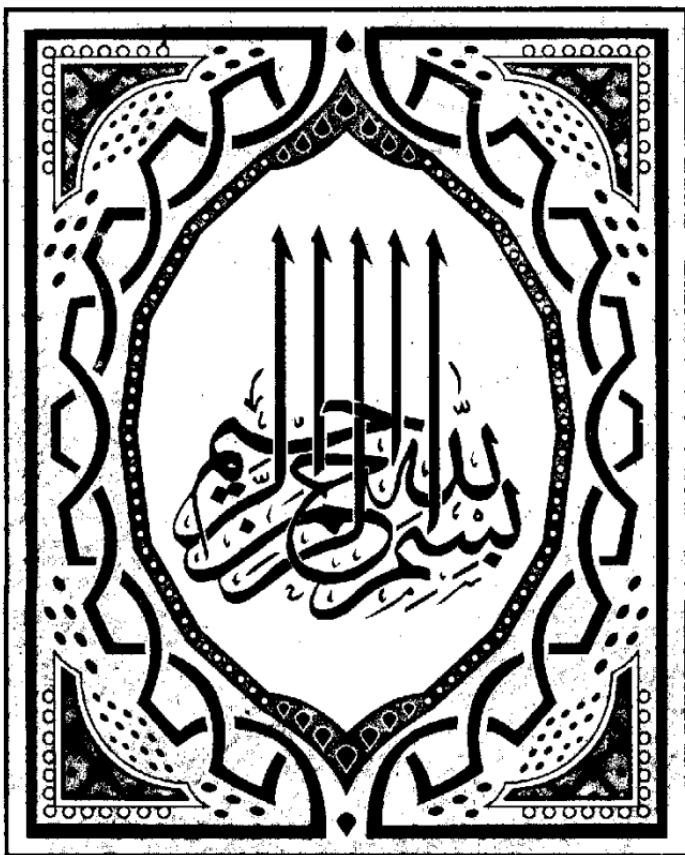
# فہرست

|                                                      |    |
|------------------------------------------------------|----|
| لقد تم.....                                          | 7  |
| صحیح بخاری پر مکرین حدیث کے جملے اور ان کا جواب..... | 9  |
| امام بخاری رحمہ اللہ کا تعارف.....                   | 10 |
| صحیح بخاری کا تعارف.....                             | 11 |
| بریلویوں کے نزدیک صحیح بخاری کا مقام.....            | 13 |
| دیوبندیوں کے نزدیک صحیح بخاری کا مقام.....           | 13 |
| احناف کے نزدیک صحیح بخاری کا مقام.....               | 17 |
| صحیح بخاری پر مکرین حدیث کے جملے.....                | 18 |
| ہشام بن عروہ پر بعض الناس کی جرح اور اس کا جواب..... | 22 |
| صحیح بخاری کی چند احادیث اور مکرین حدیث.....         | 28 |
| مویی علیہ السلام کے کپڑے لے کر پتھر بھاگ گیا.....    | 28 |
| مویی علیہ السلام کا ملک الموت کی پناہی کرنا.....     | 31 |
| سلیمان علیہ السلام کا ان شاء اللہ کہنا.....          | 33 |
| لوط علیہ السلام کے بارے میں حدیث.....                | 35 |
| رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر جادو کا اثر.....     | 37 |
| بندروں کا سگسار کرنا.....                            | 39 |
| فاتحہ حرثکم کی وضاحت.....                            | 41 |
| چوہے اور بنی اسرائیل.....                            | 43 |

|    |                                                                 |
|----|-----------------------------------------------------------------|
| ۲۲ | گوشت کا سرٹنا.....                                              |
| ۲۶ | خوست تین چیزوں میں ہے.....                                      |
| ۵۲ | سیخ بخاری پر مجرمانہ حملے اور ان کا جواب.....                   |
| ۵۶ | نبی علیؑ کا اپنی ازدواج کے پاس جانا.....                        |
| ۵۹ | کنواری لڑکی سے شادی.....                                        |
| ۶۰ | عورت اور قنف.....                                               |
| ۶۲ | سیدہ عائشہؓ کا نکاح اور ان کی عمر.....                          |
| ۶۳ | ام المؤمنین سیدہ صفیہؓ کے بارے میں اعتراض.....                  |
| ۶۵ | عورت کی تمثیل پسلی کے ساتھ.....                                 |
| ۶۶ | سلیمان علیہ السلام کا ایک رات میں سو بیویوں سے مباشرت کرنا..... |
| ۶۶ | نبی علیؑ کی بیویاں اور شہد.....                                 |
| ۶۷ | اونٹوں کے پیشتاب کے بارے میں اعتراض.....                        |
| ۶۹ | چھوٹ (متعدی بیماری) کی وضاحت.....                               |
| ۷۰ | خوست تین چیزوں میں ہے.....                                      |
| ۷۰ | سپُننا ابو ہریرہؓ کی گستاخی!.....                               |
| ۷۱ | غلام کی خرید و فروخت.....                                       |
| ۷۱ | عزل کے بارے میں اعتراض.....                                     |
| ۷۲ | عورتوں کی اکثریت جہنم میں.....                                  |
| ۷۳ | اسلام کے مجرم کی جہالت.....                                     |
| ۷۳ | رسول اللہ علیؑ اور غصہ.....                                     |
| ۷۳ | سیدنا علیؑ اور مسلمہ نبیؑ.....                                  |
| ۷۵ | عبداللہ بن عمرؓ کی ایک روایت.....                               |

|                                                             |        |
|-------------------------------------------------------------|--------|
| نبی اکرم ﷺ کا کھڑے ہو کر پیشاب کرنا                         | ۷۶     |
| مباشرت کا مفہوم                                             | ۸۱، ۸۰ |
| اذان سن کا شیطان کا بھاگنا                                  | ۸۱     |
| سورج کا شیطان کے دو سینگوں پر طوع ہونا                      | ۸۲     |
| لقدیر پر اعتراض اور اس کا جواب                              | ۸۳     |
| سیدنا ابو ہریرہ <small>رض</small> پر احادیث گھرنے کا الزام  | ۱۰۰    |
| سیدنا ابو ہریرہ <small>رض</small> سے محبت                   | ۱۰۱    |
| سیدنا ابو ہریرہ <small>رض</small> پر منکر یعنی حدیث کے حملے | ۱۰۷    |
| صحیح بخاری کی دو حدیثیں اور ان کا دفاع                      | ۱۱۵    |
| صحیح بخاری اور ضعیف احادیث                                  | ۱۲۰    |
| حدیث کو قرآن پر پیش کرنے والی روایت موضوع ہے                | ۱۲۳    |

○○○



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

لقد

نیز فرمایا: ﴿ وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْدِكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نَزَّلْنَا إِلَيْهِمْ ﴾ اور ہم نے آپ کی طرف ذکر اتنا تاکہ جو نازل ہوا ہے آپ اس کا بیان لوگوں کو بتا دیں۔ (انج: ۲۳۳)

رسول اللہ ﷺ نے اپنی زندگی میں قرآن مجید پر عمل کر کے دین اسلام کی تفسیر فرمائی اور صحابہ کرام نے قرآن و حدیث پر عمل کر کے یہ ثابت کر دیا کہ اللہ و رسول پر ایمان اور قرآن و حدیث پر عمل ہی دین اسلام ہے۔ تابعین نے یہی منہج اور دستور حیات صحابہ سے لیا، تبع تابعین نے تابعین سے اور ائمہ دین نے محدثین سے یہی منہج اور طرز عمل حاصل کیا اور اپنی زندگیوں میں اسی پر ثابت قدم رہے۔

دور تا بیعنی میں بعض ایسے بعثتی بھی یہا ہوئے جنھوں نے اپنی بدعات کی وجہ سے بعض صحیح احادیث کا انکار کیا اور پھر یہ فتنہ بڑھتا ہی گیا۔ مشہور عربی امام شافعی رحمہ اللہ اور دیگر محدثین کرام نے اس فتنے کی سرکوبی کی، ہر میدان میں ایسے بدعیوں کو نکلت دی جو صحیح احادیث کا انکار کرتے تھے۔

دورہ حدیث میں حدیث کا انکار کرنے والے لوگ کئی منظہم گروہوں کی شکل میں کام کر رہے ہیں۔

رہے ہیں۔ کبھی صحیح بخاری پر حملے کرتے ہیں تو کبھی صحیح مسلم پر، کبھی حدیث اور محدثین کو کبھی سازش کہتے ہیں اور کبھی صحیح احادیث کو خلاف قرآن باور کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ یہ لوگ قرآن کو بلال رسول (رسول کے بغیر اور اپنے فہم کے مطابق) سمجھنے کے منبع پر گام زن ہیں۔ مشہور عربی عالم امام محمد بن اوریں الشافعی الہاشمی المظہر رحمہ اللہ (متوفی ۲۰۲ھ) نے اپنی مشہور کتاب الام (۱۵۷ھ) اور کتاب الرسالہ میں ان مسکریں حدیث کا زبردست رد کیا ہے اور حدیث رسول کا ججت ہوتا ثابت کیا ہے۔

رقم المعرف نے زیر نظر کتاب ”صحیح بخاری پر اعتراضات کا علمی جائزہ“ میں بعض مسکریں حدیث کے صحیح بخاری پر اعتراضات کے جوابات دیے ہیں، جو مہاتمہ الحدیث حضرو میں شائع ہو چکے ہیں۔ رمضان ۱۳۲۸ھ کے آخری عشرے میں ایک مسکر حدیث ڈاکٹر شبیر احمد کی کتاب ”اسلام کے مجرم“ پڑھنے کا اتفاق ہوا تو اس کتاب میں صحیح بخاری کی جن احادیث پر حملہ ہوا تھا، اس کا مسکت و مدلل جواب بھی لکھ دیا تاکہ حق کا بول بالا ہو اور باطل کا منہ کالا ہو۔ شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمہ اللہ (متوفی ۷۲۸ھ) فرماتے ہیں:

”فَكُلُّ مَنْ لَمْ يَنَظِّرْ أَهْلَ الْإِلَحَادِ وَالْبَدْعِ مِنَاظِرَةً تَقْطُعْ دَابِرَهُمْ، لَمْ يَكُنْ أَعْطَى الإِسْلَامَ حَقَّهُ وَلَا وَقَى بِمَوْجَبِ الْعِلْمِ وَالْإِيمَانِ وَلَا حَصَلَ بِكَلَامِهِ شَفَاءَ الصُّدُورِ وَطَمَانِيَّةَ النُّفُوسِ وَلَا أَفَادَ كَلَامَهُ الْعِلْمَ وَالْيَقِينَ.“

ہر وہ شخص (عالم جس کے پاس متعلقہ علم ہے) جو ملحدین و مبتدئین سے مناظرہ کر کے ان کی جڑیں نہیں کافٹا تو اس نے اسلام کا حق ادا نہیں کیا اور نہ علم و ایمان کے ماجھات کو ادا کیا ہے، اس کے کلام سے سینوں کو شفاء اور دلوں کو طمینان حاصل نہیں ہوا اور نہ اس کا کلام علم و یقین کا فائدہ دیتا ہے۔ (درء تعارض امتحان، انقلاب حاص ۲۵۷ھ)

اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ اس کتاب ”صحیح بخاری پر اعتراضات کا علمی جائزہ“ کو اپنے فضل و کرم سے قبول فرمائے اور میری مغفرت کا ذریعہ بنائے۔ (آمین)

(۸/شوال ۱۳۲۸ھ)

## صحیح بخاری پر منکرینِ حدیث کے حملے اور ان کا جواب

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على رسوله الأمين ، أما بعد :  
 اس بات پر مسلمانوں کا اتفاق ہے کہ صحیح بخاری ”اصح الكتب بعد كتاب الله“  
 اللہ کی کتاب (قرآن) کے بعد سب کتابوں سے صحیح کتاب ہے۔ اصول حدیث کی کتابوں  
 میں یہ مسئلہ واضح اور دوڑوک انداز میں بیان کر دیا گیا ہے ۔  
 حافظ ابن کثیر الدمشقی (متوفی ۲۷۷ھ) لکھتے ہیں :

”تم حکی اُن الامۃ تلقت هذین الکتابین بالقبول ، سوی احرف یسیرہ ،  
 انقدر ہا بعض الحفاظ کا الدارقطنی وغیرہ ، ثم استبین من ذلك القطع بصحة  
 ما فيها من الأحادیث ، لأن الامۃ معصومة عن الخطأ ، فما ظنیت صحته وجب  
 عليها العمل به لا بد وان يكون صحيحاً في نفس الأمر ، وهذاجيد“  
 پھر (ابن الصلاح نے) بیان کیا کہ بے شک (ساری) امت نے ان دو کتابوں (صحیح  
 مسلم) کو قبول کر لیا ہے ، سوائے تھوڑے حروف کے جن پر بعض حفاظ مثلاً دارقطنی  
 کا تقویہ کی ہے ۔ پھر اس سے (ابن الصلاح نے) استنباط کیا کہ ان دونوں کتابوں کی  
 صحت ہیں کیونکہ امت (جب اجماع کر لے تو) خطے سے معصوم ہے ۔ جسے  
 امت کو ایسا کہا جائے کہ صحیح سمجھا تو اس پر عمل (اور ایمان) واجب ہے اور ضروری ہے کہ وہ  
 مسلمین میں جی صحیح ہی ہو ۔ اور (ابن الصلاح کی) یہ بات اچھی ہے ۔

(المختار علوم الحدیث ۱۲۵، ۱۲۷)

اصول فقہ کے ماہر حافظ شاء اللہ الزہبی نے ایک رسالہ ”احادیث الصحيحین  
 بین الظن والیقین“ لکھا ہے ، جس میں ابو سحاق الاسفرائی (متوفی ۲۱۸ھ) امام الحرمین

الجوینی (متوفی ۲۷۸ھ) ابن القیرانی (متوفی ۴۵۰ھ) ابن الصلاح (متوفی ۴۶۳ھ) اور ابن شیبیہ (متوفی ۲۷۸ھ) وغيرہم سے صحیح قطعی الثبوت ہوتا ثابت کیا ہے۔ اس مسئلے پر تفصیلی بحث سے پہلے امام بخاری رحمہ اللہ کا مختصر تعارف پیش خدمت ہے:

### امام بخاری علیہ السلام کا مختصر تعارف

① امام بخاری کے شاگرد امام ترمذی رحمہ اللہ فرماتے ہیں:

”ولم أر أحداً بالعراق ولا بخراسان في معنى العلل والتاريخ ومعرفة الأسانيد كغير أحد أعلم من محمد بن إسماعيل رحمه الله“

میں نے علل، تاریخ اور معرفت اسانید میں محمد بن اسماعیل (بخاری) رحمہ اللہ سے بڑا کوئی عالم نہ عراق میں دیکھا ہے اور نہ خراسان میں۔ (کتاب العلل للترمذی ص ۳۲)

② امام بخاری کے شاگرد امام مسلم رحمہ اللہ نے آپ کے سرکا بوسہ لیا اور فرمایا:

”لا يفչك إلا حاسد وأشهد أن ليس في الدنيا مثلك“

آپ سے صرف حسد کرنے والا شخص ہی بغرض رکھتا ہے اور میں گواہی دیتا ہوں کہ دنیا میں آپ جیسا کوئی نہیں ہے۔ (الارشاد علیہ السلام ص ۹۶۱ و مسند صحیح)

③ امام الائمه شیخ الاسلام محمد بن اسحاق بن خزیمہ النیسا بوری رحمہ اللہ (متوفی ۳۱۱ھ) نے فرمایا: ”ما رأيت تحت أديم السماء أعلم بالحديث من محمد بن إسماعيل البخاري“ میں نے آسمان کے نیچے محمد بن اسماعیل البخاری سے بڑا حدیث کا عالم کوئی نہیں دیکھا۔ (معرفی علوم الحديث للحاکم ص ۲۷۵ و مسند صحیح)

④ صحیح ابن حبان کے مؤلف حافظ ابن حبان رحمہ اللہ (متوفی ۴۵۳ھ) نے لکھا:

”وكان من خيار الناس ممن جمع وصنف ورحل وحفظ وذاكر وحث عليه وكثرت عنایته بالأخبار وحفظه للآثار مع علمه بالتاريخ ومعرفة أيام الناس ولذوم الورع الخفي والعبادة الدائمة إلى أن مات رحمه الله“

لوگوں میں آپ بہترین انسان تھے، آپ نے (احادیث) جمع کیں، کتابیں لکھیں، سفر کیا

اور (احادیث) یاد کیں۔ آپ نے مذکورہ کیا، اس کی ترغیب دی اور اخبار و آثار یاد کرنے پر بہت زیادہ توجہ دی۔ آپ تاریخ ادب لوگوں کے حالات کو خوب جانتے تھے۔ آپ اپنی وفات تک خیسہ پر ہیز گاری اور عبادت دائرہ پر قائم رہے، رحمہ اللہ (کتاب الثقات ۹/۱۱۲، ۱۱۳)

### صحیح بخاری کا تعارف

اب صحیح بخاری کا مختصر تعارف پیش خدمت ہے:

① مشہور کتاب سنن النسائی کے مؤلف امام ابو عبد الرحمن النسائی رحمہ اللہ (متوفی ۳۰۳ھ) نے فرمایا:

”فَمَا فِي هَذِهِ الْكِتَابِ كَلْهَا أَجْوَدُ مِنْ كِتَابِ مُحَمَّدٍ بْنِ إِسْمَاعِيلَ الْبَخَارِيِّ“  
ان تمام کتابوں میں محمد بن اسماعیل البخاری کی کتاب سے بہتر کوئی کتاب نہیں ہے۔

(تاریخ بغداد ۹/۶ و مسند صحیح)

② ”الإبانة الكبرى“ کے مصنف، امام حافظ، شیخ الشیعۃ ابو نصر الحجری الواقلی (حنفی)  
رحمہ اللہ (متوفی ۴۲۷ھ) سے منقول ہے:

”اجماع أهل العلم \_ الفقهاء وغيرهم \_ أن رجلاً لوحلف بالطلاق أن جميع ما في كتاب البخاري مما روى عن النبي ﷺ قد صح عنه ورسول الله ﷺ قاله، لاشك فيه أنه لا يحيى، والمرأة بحالها في حبائله“

اہل علم \_ فقهاء وغيرهم کا اجماع ہے کہ اگر کوئی آدمی طلاق کی قسم کھائے کہ صحیح بخاری میں نبی ﷺ سے جو کچھ مروی ہے وہ یقیناً صحیح ہے اور رسول اللہ ﷺ نے اسے فرمایا ہے، اس میں کوئی شک نہیں کہ اس کی قسم نہیں ثوڑی اور اس کی عورت اس کے نکاح میں باقی رہتی ہے۔

(علوم الحديث لابن الصلاح ص ۲۸، ۳۹، ۴۰ دوسری نسخہ ص ۹۵، ۹۶، ۹۷، التلک للورکشی ص ۸۰، التقید والایضاح للعرائی ص ۲۸، ۳۹، ۴۰، اہدی الفیاح لبرہان الدین الابنی، الورق ۹: بحوار احادیث الحسنین میں انظر والحقین ص ۲۸)

اس قول کی وائلی تک مجھے سند نہیں ملی لیکن ایسا ہی قول امام الحرمین ابوالمعالی سے مروی ہے۔ دیکھئے التلک للورکشی (ص ۸۰، ۸۱، ۸۲، شرح صحیح مسلم للنووی، دری نسخہ ج ۱۲ ص ۱۲ دوسری

نحو ار ۲۰، ۱۹) انکلت علی ابن الصلاح لابن حجر (۲۷۳۰ و قال: مقالته المشهورة) امام الحرمین والاقول بھی باسند صحیح معلوم نہیں۔ ابن دحیہ والی روایت توی متابعت نہ ہونے کی وجہ سے مردود ہے۔ تاہم یہ مسئلہ بالکل صحیح ہے کہ اسی قسم کھانے والے شخص کی بیوی پر طلاق نہیں پڑتی کیونکہ صحیح بخاری کی تمام متصل مرفوع روایات یقیناً صحیح ہیں۔

③ شاہ ولی اللہ الدہلوی (حُقُّی) فرماتے ہیں:

”أَمَا الصَّحِيحُ حَانَ فَقَدْ اتَّفَقَ الْمُحَدِّثُونَ عَلَىٰ أَنْ جَمِيعَ مَا فِيهِمَا مِنَ الْمُتَضَلِّلِ  
الْمَرْفُوعِ صَحِيحٌ بِالْقُطْعِ وَ أَنَّهُمَا مَتَوَاتِرٌ إِلَىٰ مَصْنَفِيهِمَا وَ أَنَّهُ كُلُّ مَنْ يَهُوْنَ  
أَمْرَهُمَا فَهُوَ مُبِتَدِعٌ مُتَبعٌ غَيْرُ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ“

”صحیح بخاری اور صحیح مسلم کے بارے میں تمام محدثین متفق ہیں کہ ان میں تمام کی تمام متصل اور مرفوع احادیث یقیناً صحیح ہیں۔ یہ دونوں کتابیں اپنے مصنفوں تک بالتواتر پہنچی ہیں۔ جو ان کی عظمت نہ کرے وہ بدعتی ہے جو مسلمانوں کی راہ کے خلاف چلتا ہے۔“

(جیت اللہ بالغ عربی ار ۱۳۲۱، اردو ار ۲۲۲۱ ترجمہ عبد الحق حقانی)

برصیر (پاکستان اور ہندوستان) کے دیوبندیوں، بریلویوں اور حنفیوں کے نزدیک شاہ ولی اللہ الدہلوی کا بہت بڑا مقام ہے، لہذا شاہ ولی اللہ کا قول ان کے لئے کافی ہے تاہم مزید تحقیق اور اتمام جبکہ کے لئے آئی دیوبند اور آئی بریلی کی صحیح بخاری کے بارے میں تحقیقات پیش خدمت ہیں:

بریلویوں کے نزدیک صحیح بخاری کا مقام

① سید نذر حسین دہلوی رحمہ اللہ نے صحیحین کے راوی محمد بن فضیل بن غزوان پر جرح کی (معیار الحق ص ۳۹۶) تو احمد رضا خان بریلوی صاحب نے رد کرتے ہوئے لکھا:

”اقول او لاؤ بھی شرم نہ آئی کہ یہ محمد بن فضیل صحیح بخاری و صحیح مسلم کے رجال سے ہے۔“

(نادی رضویہ، طبع قدیم ۲۲۲۲/۲۳۲۲، طبع جدید ۱۹۷۷ء)

معلوم ہوا کہ احمد رضا خان صاحب کے نزدیک صحیحین کے راویوں پر بحث کرنا

بے شری کا کام ہے۔

تنبیہ: محمد بن فضیل اللہ و صدوق راوی ہیں اور ان پر جرح مردود ہے۔ والحمد للہ احمد رضا خان صاحب ایک دوسری جگہ لکھتے ہیں:

”از اس جملہ اجل و اعلیٰ حدیث صحیح بخاری شریف ہے کہ .....“ (احکامہ شریعت حصہ اول ص ۶۲)

② عبدالسیع راپوری صاحب لکھتے ہیں: ”اور یہ محدثین میں قاعدہ ٹھہر چکا ہے کہ صحیحین کی حدیث نسائی وغیرہ کل محدثوں کی احادیث پر مقدم ہے کیونکہ اوروں کی حدیث اگر صحیح بھی ہوگی تو صحیحین اس سے صحیح اور قوی تر ہوگی“ (انوار ساطعہ ص ۳۱)

③ غلام رسول رضوی صاحب لکھتے ہیں:

”تمام محققین کا اس بات پر اتفاق ہے کہ قرآن کریم کے بعد صحیح بخاری تمام کتب سے اصح کتاب ہے۔“ (تنبیہ بخاری شرح صحیح البخاری ارج ۵)

نیزد یکھنے تذکرہ الحمد شین للسعیدی (ص ۳۲۲)

④ محمد حنفی رضوی بریلوی نے صحیح بخاری کو اصح الکتب بعد کتاب اللہ“ قرار دیا۔ (ریکھنے جامع الحدیث ارج ۳۲۲ و مقالات کالئی ارج ۳۲۲، نیزد یکھنے بھی مضمون، باب: حنفیوں کے نزد یک صحیح بخاری کا مقام)

تنبیہ: عینی حنفی، زیلیعی حنفی، ابن الترمذی حنفی اور مطاعلی قاری وغیرہم کو بریلوی حضرات اپنا اکا بر مانتے ہیں لہذا ان کے اقوال بریلویوں پر جمیت قاطعہ ہیں۔

پیر محمد کرم شاہ بھیروی بریلوی فرماتے ہیں کہ ”جمهور علمائے امت نے گہری فکر و نظر اور بے لگ لفڑ و تبرہ کے بعد اس کتاب کو اصح الکتب بعد کتاب اللہ صحیح بخاری کا عظیم الشان لقب عطا فرمایا ہے۔“ (منت خیر الانام ص ۵، ۷، ۱۰۰)

دیوبندیوں کے نزد یک صحیح بخاری کا مقام

① رشید احمد گنگوہی فرماتے ہیں: ”مگر کتاب بخاری اصح الکتب میں جو چودہ روز مذکور ہیں وہ سب سے رائج ہے“ (اون اعری فی تحقیق البحدور فی القری ص ۱۸، تالیفات رشیدیہ ص ۳۲۲)

نیزد یکھنے اوثق اعری (ص ۲۹) اور تالیفات رشیدیہ (ص ۳۲۳)

② مدرسہ دیوبند کے بانی محمد قاسم نانوتوی صاحب نے ایک آدمی راؤ عبدالرحمن صاحب سے فرمایا: ”بھائی میں بخاری لئے کیا وعا کرو۔ میں نے اپنی آنکھوں سے تصحیح دنوں جہاں کے بادشاہ رسول اللہ ﷺ کے سامنے بخاری پڑھتے ہوئے دیکھا ہے۔“

(حکایات اولیاء ص ۲۷۲، کتابت: ۲۵۳)

معلوم ہوا کہ دیوبندیوں کے نزدیک راؤ صاحب، سیدنا رسول اللہ ﷺ کے سامنے صحیح بخاری پڑھتے تھے۔ اگر اس میں کوئی ضعیف حدیث ہوتی تو آپ ﷺ انہیں یا نانوتوی صاحب کو ضرور بتا دیتے۔

③ انور شاہ کا شیری دیوبندی فرماتے ہیں: ”والشعرانی رحمه اللہ تعالیٰ أيضًا كتب أنه رأه علیٰ بٰلٰه وقرأ عليه البخاري في ثمانية رفقة معه ثم سماهم وكان واحد منهم حنفياً وكتب الدعاء الذي قرأه عند ختمه ، فالرؤيا يقظة متحققة و انكارها جهل“

مفہوم: اور شعرانی نے یہ بھی لکھا ہے کہ اس نے آپ ﷺ کو دیکھا اور آٹھ آدمیوں کے ساتھ ہجت میں ایک حنفی تھا، آپ کو صحیح بخاری پڑھ کر سنائی، اور جو دعا اس کے ختم کے وقت پڑھی تھی لکھ دی۔ پس (یہ) روایت بیداری کی ثابت ہے اور اس کا انکار جہالت ہے۔

(فیض الباری ۱/۲۰)

معلوم ہوا کہ دیوبندیوں کے ”عظیم محدث“ کے نزدیک نبی کریم ﷺ نے بیداری میں (دنیا میں آکر) آٹھ آدمیوں کو صحیح بخاری پڑھائی، ان آٹھ آدمیوں میں شعرانی بدعتی صوفی بھی تھا۔ اگر اس میں کوئی ضعیف حدیث ہوتی تو آپ ﷺ ضرور بیان فرمادیتے۔

④ قاری محمد طیب دیوبندی، مہتمم دارالعلوم دیوبند فرماتے ہیں کہ ”دوسرا طرف شارح بخاری جو صحیح الکتب بعد کتاب اللہ ہے“ (مقدمہ فضل الباری ۱/۲۶)

اسی کتاب کے مقدے میں قاری طیب صاحب فرماتے ہیں: ”اس نے حدیث صحیح لذاتہ کا انکار درحقیقت قرآن کی سنتکروں آئتوں کا انکار ہے۔ اس

لئے کسی مسکر حدیث کے لئے جو اجماع قرآن کا نام نہاد دی ہے کم از کم اس روایت ہے انکار کی گنجائش باقی نہیں رہتی جس کا نام صحیح لذاتہ ہے۔“ (مقدمہ فضل الباری ۱۰۳)

قاری محمد طیب صاحب مزید فرماتے ہیں:

”صحیح بخاری: تو امام بخاری روایت کرنے میں ملتا ہیں کہ صحیح بخاری کے اندر بوجو حدیثیں ہیں وہ ان کی شرائط پر منطبق ہیں وہ نہایت ہی اوپری حدیثیں ہیں اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ صحیح کسی اور کتاب میں نہیں ہے مسلم میں بھی صحیح حدیثیں ہیں ترمذی میں بھی صحیح حدیثیں ہیں۔ نسائی میں بھی صحیح حدیثیں ہیں۔ اور کتابوں میں بھی ہیں مگر جن شرائط اور محتاطی طرز یقین سے امام بخاری تجویل کرتے ہیں ان سب سے نیچے نیچے ہیں۔ ان کی نہایت کی شرطیں ہوتی ہیں۔ وہ ان میں کچھ کہنے سننے کی گنجائش نہیں ہوتی۔ تو امام بخاری رحمہ اللہ نے ایسی شرطیں روایت میں لگائی ہیں کہ وہ اور صحیحوں سے بڑھ کر روایت میں صحیح ہیں جن کو امام بخاری رحمہ اللہ نے روایت کر دیا۔ اسی لئے امت کا اس پر اجماع ہے۔

اصح الکتب بعد کتاب اللہ کہ اللہ کی کتاب کے بعد سب سے زیادہ صحیح کتاب بخاری ہے۔ کتاب اللہ کے بعد اس کا درجہ رکھا گیا۔ اول تو طبعاً بھی بعد میں اس کا مرتبہ ہونا چاہئے اس لئے کہ کتاب اللہ سے میں تو اللہ کا علم ہے۔ کتاب اللہ کہتے ہیں جس میں حق تعالیٰ کا حکم ہو، اور یہ صحیح بخاری درحقیقت کتاب الرسول ہے۔ ظاہر بات ہے کہ رسول کا درجہ تو اللہ کے بعد ہی ہے اس لئے رسول کی کتاب کا درجہ بھی اللہ کی کتاب کے بعد ہوا۔ تو اعلیٰ ترین صحیح کتاب اللہ کی ہے کہ اس عالم میں کسی آسمانی کتاب کو وہ صحیح نصیب نہیں ہوئی جو کتاب بنیں کو ہوئی۔ بلکہ یوں کہنا چاہئے کہ کلام در حقیقت صرف یہی ہے۔“

(خطبات حکیم الاسلام ۵/۲۹۲، ۲۹۳، ۲۹۴)

تنبیہ: نبی کریم ﷺ کے نام مبارک کے ساتھ پورا درود (علیہ السلام) لکھنا چاہئے۔ صرف ”ص“ وغیرہ لکھ دینا غلط ہے۔ دیکھئے مقدمہ ابن الصلاح (ص ۲۰۹ دوسری انسخہ ص ۳۰۰، ۲۹۹)

⑤ مفتی رشید احمد دھیانی دیوبندی لکھتے ہیں:

”حالانکہ امت کا اجتماعی فیصلہ ہے کہ صحیح الکتب بعد کتاب **الصحابی**“

(مودودی صاحب اور تحریب اسلام ص ۱۹، احسن الفتاویٰ ار ۳۱۵)

⑦ محمد عاشق الہی میر بھی صاحب فرماتے ہیں:

”جبور کا مسلک یہ ہے کہ سب سے مقدم بخاری ہے بلکہ تقریباً سارے ہی مسلمانوں کا اس پر اتفاق ہے...“ (سوانح عمری، مجموعہ کریا صاحب ص ۳۲۹، ۳۵۰)

⑧ مولوی عبدالقدیر دیوبندی صاحب (مون پور حضر، ضلع امک والے) حافظ ابن حجر کا ضابطہ بطور استدلال لکھتے ہیں کہ ”یعنی صحیحین کی روایت کو غیر پر ترجیح ہوگی۔“ (تدقین الکلام ۲۲۲)

⑧ محمد عبدالقوی پیر قادری لکھتے ہیں:

”علمائے امت کا اس بات پر اجماع ہے کہ احادیث کی جملہ کتابوں میں صحیح بخاری اور صحیح مسلم صحیح ترین ہیں...“ (مفتاح الحجاج مع حل سوالات جلد اول ص ۳۵)

⑨ دیوبندی مناظر ماسٹر محمد امین اوکاڑوی صاحب لکھتے ہیں:

”...مگر صحیح الکتب بعد کتاب **الله الباری** اسحیح **بخاری** اور صحیح سنت کے اجماع کے انکار کو کفر صحیح ہے۔“ (فرقہ غیر مقلدین کی نظاہری علامات ص ۲۲ فقرہ ۱۶، مجموعہ سائل رج ص ۳۲۶۲ طبعہ ۱۹۹۳ء)

⑩ عبدالقیوم حقانی دیوبندی صاحب فرماتے ہیں:

”چنانچہ روئے زمین پر اصح الکتب بعد کتاب **الله الباری** کے باب...“

(دفاع امام ابو حیفہ ص ۲۸ پسند فرمودہ عبدالحق حقانی و سعی الحق حقانی)

ڈاکٹر خالد محمود دیوبندی نے کہا:

”اہل فتن اسے اصح الکتب بعد کتاب **الله قرار دیتے ہیں**“ (آثار الحدیث جلد دوم ص ۱۶۳)

اس قسم کے اور بھی بہت سے حوالے ہیں مثلاً دیکھئے تفسیرم بخاری (۱/۲۷، ۲/۲۷، از عدناں

احمد بکتبہ مدنیہ/شائع کردہ مکتبہ مدنیہ، اردو بازار لاہور) و صحیحہ بالل حق (ص ۳۰۲)

عبدالقیوم حقانی (مقدمہ انوار الباری ۵۲/۲) و درس ترمذی (محمد تقی عثمانی ار ۲۸) انعام

الباری (محمد تقی عثمانی ار ۹۹) علم الحدیث (محمد عبید اللہ الاسعدی ص ۹۲) ارشاد اصول

الخزیث (مفتی محمد ارشاد قادری ص ۵۹، بحوالہ ظفر الامانی ص ۱۳۶) آسان اصول حدیث (خالد سیف الدین رحمانی ص ۳۸) خیر الاصول فی حدیث الرسول (خیر محمد جاندھری ص ۶، ۷، آثار خیر ص ۱۲۲، ۱۲۳) کشف الباری (۱۸۵، از افادات سلیمان اللہ خان دیوبندی)

جناب عبدالحق حقانی دہلوی (صاحب تفسیر حقانی) فرماتے ہیں:

”اسی لئے حدیث کی کتابوں میں صحیح بخاری سب سے قوی اور معتبر ہے اس کے بعد صحیح مسلم۔“

(عقائد الاسلام ص ۱۰۰، پسند فرمودہ محمد قاسم نانوتوی درکھنے عقائد الاسلام ص ۲۶۲)

سرفراز خان صدر دیوبندی لکھتے ہیں:

”امام مسلم (انتوفی ۲۶۱ھ) صحیح مسلم شریف کے مؤلف ہیں جو بخاری شریف کے بعد تمام حدیث کی کتابوں میں پہلے درجہ پر صحیح تسلیم کی جاتی ہے۔ اور امت کا اس پر اجماع و اتفاق ہے۔ کہ بخاری و مسلم دونوں کی تمام روایتیں صحیح ہیں۔“ (عاشر احسن الكلام ارے ۱۸ اور انتوفی ۲۳۳/۲۳۴)

احناف کے نزد یہی صحیح بخاری کا مقام

① عین حقی نے کہا:

”اتفق علماء الشرق والغرب على أنه ليس بعد كتاب الله تعالى أصح من صحيح البخاري و مسلم....“ مشرق و مغرب کے علماء کا اس پر اتفاق ہے کہ کتاب اللہ کے بعد بخاری و مسلم سے زیادہ صحیح کوئی کتاب نہیں ہے۔ (عدم القاری ار ۱۵)

② ملا علی قاری نے کہا: ”ثم اتفقت العلماء على تلقى الصالحين بالقبول وإنهما أصح الكتب المؤلفة....“

پھر (تمام) علماء کا اتفاق ہے کہ صحیحین (صحیح بخاری و صحیح مسلم) کو تلقی بالقبول حاصل ہے اور یہ دونوں کتابیں تمام کتابوں میں صحیح ترین ہیں۔ (مرقاۃ الفتاویٰ ص ۵۸)

③ زیلیع حقی نے کہا:

”وأعلى درجة الصحيح عند الحفاظ ما اتفق عليه الشیخان“ اور حفاظ حدیث کے نزد یہی سب سے اعلیٰ درجے کی صحیح حدیث وہ ہے جس کی روایت پر

بخاری و مسلم کا اتفاق ہو۔ (نصب الرأیہ ۲۲۱)

② شاہ ولی اللہ الدہلوی کا قول "صحیح بخاری کا تعارف" کے تحت گزرنچا ہے۔ (ص ۸)

⑤ قاضی محمد الرحمن عید الحلاوی الحنفی نے کہا:

"من هذا القسم أحاديث صحيح البخاري و مسلم فإن الأمة تلقت ما فيهما بالقبول" اور اسی قسم سے بخاری و مسلم کی حدیثیں ہیں کیونکہ یقیناً امت نے (تلقی باقبول کر کے) انھیں قبول کر لیا ہے۔

(تبییل الوصول إلى علم الوصول ص ۲۵ حکم خبر الواحد وجوب العمل به)

نیز دیکھئے قتوالاشرفی صفوی علوم الاشراف بن ابراہیم الحنفی الحنفی (ص ۵۱-۵۷)

وبلغة الغريب في مصطلح آثار الحبيب محمد مرتضى الحسيني الزبيدي (ص ۱۸۹ [۳])

اور آل جوبۃ الفاضلۃ لکنوی (ص ۱۹، مجموع رسائل لکھنؤی ۲۱۱/۲)

⑦ احمد علی سہار پوری ماتریدی (متوفی ۱۲۹۷ھ) نے فرمایا: "وافق العلماء على أن أصح الكتب المصنفة صحيح البخاري و مسلم و اتفق الجمهور على أن

صحیح البخاری أصحهما صحيحًا وأکثرهما فوائد"

اور علماء کا اتفاق (اجماع) ہے کہ (کتاب اللہ کے بعد) تکمیلی ہوئی کتابوں میں سب سے صحیح بخاری و مسلم ہیں اور جمہور کا ایسی پر بھی اتفاق ہے کہ صحیح مسلم سے صحیح بخاری زیادہ صحیح ہے اور اس میں فوائد بھی زیادہ ہیں۔ (مقدمۃ صحیح البخاری، دری نسخہ ۲)

اس قسم کے اور بھی بہت سے حوالے ہیں۔ مختصر یہ کہ بریلویوں، دیوبندیوں اور حنفیوں کے نزد یہ صحیح بخاری صحیح اور اصح الکتب بعد کتاب اللہ ہے۔ والحمد للہ علی ذلك

صحیح بخاری پر منکرین حدیث کے حملے

دور قدیم اور دور جدید میں منکرین حدیث جن زاویوں سے صحیح بخاری پر حملے کرتے رہے ہیں اور کہا رہے ہیں ان کا مختصر تعارف مع رودرجن ذیل ہے:

ا) بعض الناس صحیح بخاری کی ایک یا چند احادیث لے کر کہتے ہیں کہ "یہ قرآن کے خلاف ہے"

عرض ہے کہ خلاف ہونے کی دو قسمیں ہیں:

اول: ایک دلیل دوسری دلیل کے من کل الوجوه (ہر لحاظ سے) خلاف ہو، تلقی اور توفیق ممکن ہی نہ ہو مثلاً (۱) ایک شخص کہتا ہے ”کتاب حلال ہے“! (۲) دوسرا کہتا ہے ”کتاب حرام ہے“ یہ دونوں اقوال ایک دوسرے کے سراسر مخالف ہیں۔ اس قسم کی مخالفت والی کوئی ایک حدیث بھی صحیح بخاری میں موجود نہیں ہے کہ جس سے قرآن مجید کا صریح خلاف وارد ہوتا ہو۔ بلکہ دنیا کی کسی کتاب میں ایسی صحیح حدیث موجود نہیں جو اس لحاظ سے قرآن کے صریح مخالف ہو۔

میرا یہ دعویٰ ہے کہ ”لا اعرف أنه روی عن النبي ﷺ حدیثان\_ بیسانادین صحیحین\_ متضادین، فمن کان عنده فلیاً تی لاؤلف بینہما / ان شاء اللہ“ مجھے نبی ﷺ کی ایسی دو صحیح السنہ حدیثیں معلوم نہیں ہیں جو باہم متعارض ہوں (یا قرآن کے خلاف ہوں) جس شخص کے پاس ایسی کوئی بات ہے تو وہ میرے پاس لے آئے میں ان کے درمیان تطیق و توفیق دے کر سمجھا دوں گا ران شاء اللہ۔

تثنیہ: اس قسم کا ایک قول شیخ الاسلام محمد بن اسحاق بن خزیمہ رحمہ اللہ (متوفی ۳۱۱ھ) سے مردی ہے لیکن مجھے اس کی کوئی صحیح سند نہیں ظلی اللہ زادہ ہم اس بات کو امام ابن خزیمہ سے منسوب نہیں کرتے۔

دوم: حدیث صحیح کا متن صراحت کے ساتھ قرآن یا احادیث صحیح کے خلاف نہیں ہوتا۔ ناخ منسون، تطبیق اور توافق ممکن ہوتی ہے لیکن بعض الناس اپنے اپنے مرام مخصوصہ کی بنا پر اس حدیث کو قرآن یا احادیث صحیح کے خلاف کہہ دیتے ہیں۔ ان کا یہ اعتراض سرے سے مردود ہے، مثلاً ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿هُرِّّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمُيْتَةُ﴾ تم پر مردار حرام کیا گیا۔

جگہ ارشاد ہوئی ہے: ((الحل میتھ)) سمندر کامردار حلال ہے۔

(موطاً امام ماک ار ۳۲۰ ح ۳۰ و سندہ سمجھ، ورواه ابوداؤد: ۸۳، والنسائی: ۹۵ و ابن الجیع: ۳۸۶ و الترمذی: ۲۹ و قال:

”هذا حديث حسن صحيح“ وصحیح ابن خریث: ۱۱۱ وابن حبان (الموارد: ۱۱۹) اگر کوئی شخص قرآنی آیت سے استدلال کرتے ہوئے مردہ مچھلی (مردار سمندر) کو حرام قرار دے تو یہ اس شخص کی حماقت ہی ہو گی۔ معلوم ہوا کہ خاص دلیل کے مقابلے میں عام دلیل سے استدلال غلط ہوتا ہے۔

متلبیہ: بعض منکرین حديث نے (۱) تخلیق آدم و حوا (۲) فرضیت اطاعتِ الالہین وغیرہ اسلامی عقائد کو قرآن کے خلاف کہہ کر رد کر دیا ہے (۱) دیکھئے پرویز کی کتاب ”عامگیر افسانے“ (ص ۲۷، ۲۸)

تمام مسلمانوں (اور دیگر مذاہب) کا یہ عقیدہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آدم اور حوالیہ السلام کو پیدا فرمائ کر ان دونوں کی نسل سے تمام انسان روئے زمین پر پھیلایا ہے۔ اس اجتماعی عقیدے کا انکار کرتے ہوئے پرویز لکھتا ہے: ”سب سے پہلے نہ کوئی ایک فرد مٹی سے بنایا گیا تھا، نہ اس کی پسلی سے عورت نکالی گئی تھی.... اور پانی کے امراض (یعنی قرآن کے الفاظ میں، طین لازب) سے زندگی کا اولین جرثومہ (LIFE-CELL) ظہور میں آیا جو جو شی نمودے دو حصوں میں بٹ گیا،“ (عامگیر افسانے ص ۵)

اس عبارت میں پرویز نے انسانوں کی ابتداء آدم علیہ السلام کے بجائے ایک جرثومے کو قرار دیا ہے جو کہ بعینہ ذارۃن (کافر) کی تھیوری ہے، اس کفریہ عقیدے سے تمام مسلمان بربی ہیں۔

☆ ۲ بعض لوگوں نے میزان الاعتدال، تہذیب العہد یہ، تقریب العہد یہ اور تہذیب الکمال وغیرہ کتب اسماء الرجال میں سے صحیحین کے بعض مرکزی راویوں پر بعض جریں نقل کر کے ان کی روایات رد کرنے کی کوشش کی ہے۔ یہ حرکت حبیب الرحمن کا ندیلوی، تشا عبادی، شیر احمد از ہر میرٹھی اور محمد ہادی توڑہ ہیروی وغیرہ منکرین حديث نے کی ہے۔ صحیحین کی اصولی روایتوں پر اسماء الرجال کی کتابوں میں یہ جریں دیکھ کر ذررنے کی کوئی ضرورت نہیں کیونکہ یہ تمام جرود درج ذیل دو باتوں پر مشتمل ہیں:

① بعض جریح اصل جاریین سے ثابت ہی نہیں ہیں، مثلاً صحیحین کے بنیادی راوی ابن جریح کے بارے میں بعض الناس نے تذکرہ الحفاظ للہ ہبی (۱/۷۰۷، ۱/۷۱۷) وغیرہ کے ذریعے سے لکھا ہے کہ ابن جریح نے نوے (۹۰) عورتوں سے متعدد کیا تھا۔ دیکھئے حبیب اللہ ذریوی دیوبندی حیاتی کی کتاب ”نور الصباہ فی ترک رفع الیدین بعد الافتتاح“ (مقدمہ ص ۱۸ ترقیتی)

تذکرہ الحفاظ میں لکھا ہوا ہے: ”وقال جریر: كان ابن جريج يرى المتعة تزوج ستيين امرأة... قال ابن عبد الحكم: سمعت الشافعي يقول: استمتع ابن جريج بستعين امرأة حتى أنه كان يحتقن في الليلة بأوقية شيرج طلباً للجماع“ (۱/۷۰۷، ۱/۷۱۷)

جرح کے یہ دونوں اقوال بے سند ہونے کی وجہ سے باطل ہیں۔ جریر اور ابن عبد الحكم کی وفات کے صدیوں بعد حافظ ذہبی پیدا ہوئے لہذا انھیں کس ذریعے سے یہ اقوال ملے؟ یہ ذریعہ نامعلوم ہے۔ اسی طرح مولیٰ بن اسماعیل پر امام بخاری سے منسوب جرح (مکر الحدیث) امام بخاری رحمہ اللہ سے ثابت ہی نہیں ہے۔

② بعض جریح اصل جاریین سے ثابت ہوتی ہیں لیکن جمہور کی توثیق یا تدعیل صریح کے مقابلے میں جرح غیر صریح ہونے کی وجہ سے مردود ہوتی ہیں، مثلاً امام زہری، عبد الرزاق بن ہمام، بقیہ بن الولید، عبد الحمید بن جعفر، عکرمہ مولیٰ ابن عباس اور محمد بن اسحاق بن یسیار وغیرہم پر تمام جریحین جمہور کے خلاف ہونے کی وجہ سے مردود ہیں۔

تسبیہ: امام زہری کا ذکر بطور فرض کیا گیا ہے ورشہ وہ توبا، ماءع ثقہ ہیں۔ وَالْمَدْلُودُ جب کسی راوی پر جرح و تدعیل میں محدثین کا اختلاف ہو تو جاریین صحیح جرح اور معدلین مع تدعیل جمع کر کے دیکھیں پھر اس حالت میں جس طرف جمہور ہیں وہی حق اور صواب ہے۔ تمناً عمادی، کاندھلوی اور شیبیر احمد میرٹھی وغیرہ تمام لوگوں کی صحیحین کے بنیادی و اصولی راویوں پر جریحین جمہور اور اجماع کے خلاف ہونے کی وجہ سے مردود و باطل ہیں۔

۳۲۳۔ بعض لوگ مذکور یا اختلاط کی وجہ سے بھی جرح کرنے کی کوشش کرتے ہیں حالانکہ اُنہوں راوی کی روایت تصریح مانع یا معتبر متابعت صحیح شاہد کے بعد صحیح و جنت ہوتی ہے اور مخلط کی اختلاط سے پہلے والی روایت بھی بالکل صحیح ہوتی ہے۔

تثبیت: صحیحین میں تمام مسلمین کی روایات تصریح مانع، معتبر متابعات اور صحیح شاہد پر منی ہیں۔ تفصیلی حوالوں کے لئے دیکھئے اصول حدیث کی کتابیں اور شرح صحیح مسلم للہو ولی (اور ادراگ نسخہ) وغیرہ۔

محمد سرفراز خان صدر دیوبندی حیاتی صاحب فرماتے ہیں:

”مذکور راوی عن سے روایت کرے تو وہ جنت نہیں الائیہ کرو وہ تحدیث کرے یا اس کا کوئی ثقہ متابع ہو مگر یاد رہے کہ صحیحین میں مذکور نہیں۔ وہ دوسرے طرق سے مانع پر محمول ہے۔ (مقدمہ نووی ص ۱۸، فتح المغیث ص ۷۷ و مدریب الراوی ص ۱۳۳)“

(خواہیں، اشن، اردا)

بعض جاہل لوگ اور راجح اور مدرج کی جرح کر کے بعض ثقہ راویوں کو گرانے کی کوشش کرتے ہیں۔ اس جرح کی علی میدان میں کوئی حیثیت نہیں ہے، صرف مدرج کو غیر مدرج سے علیحدہ کر دیا جاتا ہے اور اس!

ہشام بن عروہ پر بعض الناس کی جرح اور اس کا جواب

ہشام بن عروہ المدینی رحمہ اللہ کے پارے میں ابو حاتم الرازی (متوفی ۷۲۷ھ) نے

کہا: ”ثقة إمام في الحديث“ (الجرح والتعديل ۲۷۹ و سند صحیح)

احمد بن عبد اللہ بن صالح الحنفی (متوفی ۷۶۱ھ) نے کہا: ”و كان ثقة...“

(تاریخ اشاعت: ۳۰۰ھ اولی المطبوع بعدہ عبارۃ مشویۃ، تاریخ بغداد ۱۳۱۳ و سند صحیح)

محمد بن سعد (متوفی ۷۲۰ھ) نے کہا: ”و كان ثقة ثبتاً كثیر الحديث حجة“

(اطبیقات الکبیری ۷۱۳)

یعقوب بن شیبہ (متوفی ۷۶۲ھ) نے کہا: ”و هشام بن عروة ثبت حجة...“

(تاریخ بغداد ۱۳۰ و سندہ صحیح، و کلامہ بعدہ پیشہ ریتی تدليسہ، واللہ اعلم)

یحییٰ بن معین (متوفی ۲۳۳ھ) سے پوچھا گیا کہ آپ کے نزدیک ہشام بن عروہ (عن عروہ) محبوب (پسندیدہ) ہیں یا الزہری؟ تو انہوں نے فرمایا: دونوں، اور کسی کو کسی پر فضیلت نہیں دی۔ (تاریخ عثمان بن عیید الدارمی: ۵۰۷ و سندہ صحیح)

دارقطنی نے کہا: ”وہشام وإن کان ثقة فان الزہری أحفظ منه، والله أعلم“

(من الدرارقطنی ۲۳۰، ح ۳۵۲)

محمد بن حبان البستی (متوفی ۲۳۵ھ) نے اُنھیں شکر اویوس میں شامل کر کے فرمایا: ”وَكَانَ حَافِظًا مِنْ قَنْعَنًا وَرَعَاعًا (فَاضِلًا)“ (الثقات ۵۰۲۵)

محمد بن شاہین (متوفی ۲۸۵ھ) نے ہشام بن عروہ کو کتاب الثقات (۱۵۲۶) میں ذکر کیا اور بخاری و سلم نے اصول میں روایت لے کر ہشام بن عروہ کو ثقہ صحیح الحدیث قرار دیا۔ اس تمام توثیق کے مقابلے میں ابو الحسن بن القطان الفاسی (متوفی ۲۶۸ھ) نے کہا:

”وہشام بن عروہ منہم“ اور ہشام بن عروہ ان (شیطان) میں سے ہیں۔

(بيان الوهم والاصح الواقعي في كتاب الأحكام ۵۰۷۵، ح ۲۲۶)

حافظ ذہبی نے ”ولاعبرة“ کہہ کر اس قول کو غیر معتبر قرار دیا (دیکھئے میزان الاعتدال ۳۰۰) اور فرمایا: ”ولم يختلط أبداً“ اور ہشام کو کبھی اختلاط نہیں ہوا (ایضاً ص ۳۰۱) حافظ ذہبی نے مزید کہا: ”وہشام فلم يختلط قط، هذا أمر مقطوع به“ اور ہشام کو کبھی اختلاط نہیں ہوا، یہ بات قطعی طور پر ثابت ہے (سیر اعلام المعلماء ۲/۳۳) اور کہا: ”فقول ابن القطان: إنه اختلط قول مردود مرذول“ ابن القطان کا قول کہ ہشام کے سلطان ہوا، مردود و مرذول ہے۔ (ایضاً ص ۳۶) حافظ ابن ججر نے کہا: ”ولم نرله في ذلك سلفاً“ اور ہم نے اس قول میں اس (ابن القطان الفاسی) کا کوئی سلف نہیں دیکھا۔ (تہذیب التہذیب ۱۱/۵۱)

معلوم ہوا کہ ہشام بن عروہ پر اختلاط کا الزام مردود و باطل ہے۔

فائدہ: بذاتِ خود ابن القطان الفاسی نے ہشام بن عروہ اور عثمان بن عروہ کے بارے میں

کہا: ”وہشام و عثمان نفتان“، یعنی ہشام اور عثمان دونوں نقہ ہیں۔

(بیان الوبہم والایہام ۵۲۹۵ ح ۲۶۰۳)

تمنیہ: ہشام بن عروہ نے ایک روایت بیان کی ہے جس میں آیا ہے کہ ایک یہودی نے نبی کریم ﷺ پر جادو کیا تھا (جس کا آپ پر دنیا وی امور میں، دیگر یہاریوں کی طرح عارضی اثر ہوا مشہور بعض اوقات آپ یہ بھول جاتے کہ آپ اپنی فلاں زوجہ محترمہ کے پاس تشریف لے گئے یا نہیں) اس روایت صحیح پر نیش زنی کرتے ہوئے حسیب الرحمن کا ندہلوی ولد اشغال الرحمن کا ندہلوی لکھتا ہے:

”۵۔ یہ روایت ہشام کے علاوہ کوئی بیان نہیں کرتا۔ اور ہشام کا ۱۳۲ھ میں دماغ جواب دے گیا تھا۔ بلکہ حافظ عقیلی تو لکھتے ہیں۔ قد خرف فی اخیر عمرہ۔ آخر عمر میں سہیا گئے تھے۔ تو اس کا کیا ثبوت ہے کہ یہ روایت سہیانے سے پہلے کی ہے۔

”۶۔ ہشام کے مشہور شاگردوں میں سے امام مالک یہ روایت نقل نہیں کرتے۔ بلکہ کوئی بھی اہل مدینہ یہ روایت نقل نہیں کرتا۔ ہشام سے جتنے بھی راوی ہیں سب عراتی ہیں اور اتفاق سے عراق چکنچے کے چند روز بعد ہشام کا دماغ سہیا گیا تھا۔“

(غمبی راستائیں اور ان کی حقیقت ۹۱/۲)

عرض ہے کہ اخلاق اور سہیانے والی بات تو باطل و مردود ہے جیسا کہ حافظہ ہبی کے قول سے ثابت کیا جا چکا ہے۔ عقیلی کا قول مجھے کتاب الفعفاء وغیرہ میں نہیں ملا۔

محمد ارشاد الحق اثری صاحب لکھتے ہیں:

”موصوف نے امام عقیلی کے قول کا کوئی حوالہ نہیں دیا۔ تہذیب العہد یہ، میزان الاعتدال وغیرہ کتب میں امام عقیلی کا یہ قول ہمیں کہیں نظر نہیں آیا۔ بلکہ امام عقیلی نے تو ہشام کا کتاب الفعفاء میں ذکر ہی نہیں کیا۔“ (احادیث صحیح بخاری و مسلم کو غمبی راستائیں بنانے کی تاکام کوشش م ۱۱۲)

ہشام بن عروہ سے سحر والی روایت انس بن عیاض المدنی (صحیح بخاری: ۶۳۹۱) اور عبد الرحمن بن ابی الزناد المدنی (صحیح بخاری: ۷۳۷۵ تفسیر ابن جریر الطبری ار ۳۲۶)

۷۶۳ و سندہ حسن، ابن الی الزناد و ثقہ الحجہور) دونوں نے بیان کی ہے لہذا یہ کہنا کہ ”بلکہ کوئی بھی اہل مدینہ یہ روایت نقل نہیں کرتا۔“ باطل و مردود ہے۔ ایک اور شخص لکھتا ہے کہ: ”ہشام بن عروہ ثقہ فقیہ ہے بارہا تد لیس کی ہے (تقریب ج ۲۲ ص ۲۶۸) چونکہ حروف الی روایت عن سے ہے اور اصول حدیث میں ملک کا عبودہ ناقابل قبول ہے لہذا یہ روایت مردود ہے۔ تو اب اس بات میں کوئی شک نہ رہا کہ اصول حدیث کی روشنی میں نبی علیہ السلام پر جادو والی روایات سند اور متنا غلط ہیں۔“ (جادو کی شرعی حیثیت قرآن کی روشنی میں (جملی خان ص ۷۱)

حالانکہ صحیح بخاری میں لکھا ہوا ہے: ”حدثنا محمد بن المثنی: ثنا هشام: ثنی ابی عن عائشہ أن النبی ﷺ سحر حتی کان يخیل إلیه أنه صنع شيئاً ولم یصنعه“ (دری نسخہ ارج ۲۵۰ ح ۳۱۷۵ کتاب الجزیہ باب ۱۲ اہل یعفی عن الذمی، إذا سحر؟) ساع کی واضح تصریح کے باوجود یہ کہ ”چونکہ حروف الی روایت عن سے ہے...“ کیا معنی رکھتا ہے؟

ایک شخص نے لکھا ہے: ”ہشام کی بیان کی ہوئی روایات میں سے کسی بھی روایت کی اسناد میں یہ ذکر نہیں ہے کہ عروہ نے حضرت ام المؤمنین عائشہؓ پر فتنہ سے یہ حدیث سنی تھی.....“ (صحیح بخاری کا مطالعہ از شبیر احمد از ہریری ج ۲۲ ص ۸۷)

عرض ہے کہ عروہ بن الزبیر کا ملک ملک ہونا ثابت نہیں ہے لہذا وہ تد لیس سے بری ہیں۔

آپ ۲۲ھ میں پیدا ہوئے۔ آپ کا اپنی خالہ سیدہ عائشہ صدیقہؓ (وفات ۷۵ھ) سے ساع و ملاقات اور استفادہ دلائل قطعیہ سے ثابت ہے۔ مثلاً دیکھئے صحیح بخاری (۷۷۳ ص ۲۰۰) و صحیح مسلم (۲۳۱۸) و ترتیم دار السلام (۲۲۵۱-۲۲۳۹) و مسن الحمیدی (تحقیقی ۲۶۲) حدیث کے عام طالب علم بھی یہ جانتے ہیں کہ غیر ملک راوی کا اپنے استاد سے بدون تصریح ساع عن اور قال وغیرہ کے ساتھ روایت کرنا، ساع پر ہی محول ہوتا ہے لایہ کہ صریح دلیل سے کسی روایت کی تخصیص ثابت ہو لہذا یہ اعتراض بھی مردود و باطل ہے۔

تسبیہہ بلغ: بعض لوگ ہشام بن عروہ کے بارے میں (عبد الرحمن بن یوسف بن سعید)

ابن خراش کا قول (کان مالک لا یرضاه....) پیش کرتے ہیں حالانکہ ابن خراش کا بذاتِ خود ثقہ و صدقہ ہونا ثابت نہیں ہے۔ عبدان اسے ضعف کی طرف منسوب کرتے تھے (الکامل لابن عدی ۱۲۹۰ھ اوسنہ صحیح) ابوذر محمد بن یوسف الجرجانی رحمہ اللہ نے کہا: ”کان اخرج مثالب الشیخین و کان رافضیاً“ اس نے (سیدنا) ابو مکر و عمر (رضی اللہ عنہما) کے خلاف روایتیں نکالیں اور وہ رافضی تھا۔ [سوالات حزرة الہمی للحاکم: ۳۲۰ اوسنہ صحیح] محدث ابن ناصر الدین (متوفی ۸۲۲ھ) نے (اپنی کتاب) بردیعۃ البیان (عن موت الاعیان) میں ابن خراش کے بارے میں کہا:

”لابن خراش الحالة الرذيلة داراً فضی بی جرحہ فضیلۃ“  
 یعنی ابن خراش کی رذیل (وذلیل) حالت ہے۔ یہ رافضی ہے، اس کی جرح ( مجروح کے لئے) باعث فضیلت ہے۔ (شدرات الذهب ۱۸۷/۲)  
 خلاصۃ التحقيق: ہشام بن عروہ ثقہ و صحیح الحدیث ہیں، ان پر اختلاط وغیرہ کی جرح مردود ہے۔  
 رہا مسئلہ تدليس کا تو قولی راجح میں وہ ”بری من التدليس“ تدليس سے بری ہیں۔  
 (دیکھئے بیری کتاب الحسن فی تحقیق طبقات المحدثین ص ۱۳۰)

فائدہ (۱): صحیحین کے اصول کے راویوں کا ثقہ و صدقہ ہونا اس کی دلیل نہیں ہے کہ صحیحین کے شواہد و متابعات والے راوی بھی ضرور بالضرور ثقہ و صدقہ ہیں۔ (دلائل قطعیہ اور راجح دلائل سے ثابت ہے کہ صحیحین میں متابعات و شواہد میں ضعیف و مجروح راوی بھی موجود ہیں مثلاً عرب بن حزرة (مسلم) یزید بن ابی زیاد (مسلم) اور ابراہیم بن اسماعیل بن مجع (ابخاری: ۳۲۹۹ متابعة) وغیرہ ضعیف راوی ہیں لیکن صحیحین میں ان کی روایات متابعات، شواہد اور امامت کے تلقی بالقول کی وجہ سے صحیح و حسن ہیں۔ والحمد للہ

فائدہ (۲): بعض الناس کا صحیحین کی اصولی روایتوں پر جرح کرنا چند اس باعث تشویش نہیں ہوتا بلکہ اصل مراجع کی طرف رجوع کر کے با آسانی جمہور محدثین کا موقف معلوم کیا جا سکتا ہے۔ اس تہیید کے بعد بعض مکررین حدیث کے صحیحین پر طعن و جرح اور بعض

روایات صحیحین کا مدلل دفاع پیش خدمت ہے:

فائدہ (۳): شیخ البانی رحمہ اللہ، وغیرہ معاصرین اور ان سے پہلے لوگوں نے صحیح بخاری و صحیح مسلم پر جو بھی جرح کی ہے، وہ جرح سرے سے مردود ہے۔ علمی میدان میں اس جرح کی کوئی حیثیت نہیں ہے۔

### ایک اہم بات

اس دفاع میں راقم الحروف نے ثابت کر دیا ہے کہ صحیح بخاری کی جن روایتوں پر مذکورین حدیث جرح کرتے ہیں یہ روایتیں امام بخاری رحمہ اللہ سے پہلے بھی محدثین کرام نے بیان کی ہیں۔ آپ کے دور میں اور آپ کے بعد بھی ائمہ کرام نے انھیں (کئی سندوں کے ساتھ) اپنی کتابوں میں باسنہ نقل کیا ہے۔ ان روایتوں کے صحیح ہونے پر اہل علم کا جماع ہے لہذا صحیح بخاری (و صحیح مسلم) پر حملہ تمام محدثین کرام، فقہاء عظام، اہلی علم اور ائمہ دین پر جملہ ہے۔

وما توفیقی إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب (۲۳/ ذوالقعدہ ۱۴۲۶ھ)

## صحیح بخاری کی چند احادیث اور منکرین حدیث

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على رسوله الأمين ، أما بعد :  
قارئین کرام ! ..... ایک منکرِ حدیث نے صحیح بخاری کی چند احادیث پر حملے کئے  
ہیں ۔ اسی طرح کے حملے دیگر منکرین حدیث بھی کرتے رہتے ہیں لہذا عام مسلمانوں کی  
صیحت اور خیر خواہی کے لئے ان اعتراضات کے مدل جوابات پیش خدمت ہیں :

**منکرِ حدیث :** " ستمبر ۱۹۸۷ء میں لکھا گیا  
..... سے خطاب

(منکرِ حدیث کا نام اور اذریں) .....

صحیح بخاری کو "اصح الکتاب بعد کتاب اللہ" ویسا نامے والے غور کریں ۔

(۱) پتھر موسیٰ علیہ السلام کے کپڑے لے کر بھاگ گیا۔ (جلد ۱۰ صفحہ ۲۹۲ روایت نمبر ۲۷۹)  
ابو ہریرہ رض روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا موسیٰ علیہ السلام بڑے باحیا اور ستر پاؤں آؤتی تھے  
ان کے جیسا کی وجہ سے ان کے جسم کا دارا سا حصہ بھی نظارہ نہ دوتا تھا اسرا میل نے کو اذہت دی اور کہا یہ جو اپنے جسم  
کی اتنی پرود پوشی کرتے ہیں تو صرف اس لئے کہ ان کا جسم عجب دار ہے یا تو انہیں برس ہے یا فتن ہے یا کوئی اور بیماری  
ہے اللہ تعالیٰ نے ان کو ان تمام بہتانوں سے پاک کرنا چاہا اسونکی دن موئی نے تھائی میں جا کر کپڑے اتار کر پتھر پر  
رکھ دیئے پھر عسل کیا جب عسل سے فارغ ہوئے تو اپنے کپڑے پہننے چلے گردے پتھر ان کے کپڑے لے کر بھاگ پڑا  
موسیٰ اپنا حصہ اک پتھر کے پیچے چلے اور کہنے لگے اے پتھر برے کپڑے دے اے پتھر برے کپڑے دے ۔

حتیٰ کہ پتھر نی اسرا میل کی ایک جماعت کے پاس بھی گیا انہوں نے بہہد حالات میں موئی کو دیکھا تو اللہ تعالیٰ  
کی تھوڑات میں سب سے اچھا اور ان تمام عجائب سے جو وہ آپ کی طرف منسوب کرتے تھے انہوں نے بڑی پاپا۔ وہ  
پتھر مٹھی گی اور موئی نے اپنے کپڑے لے کر پہن لئے پھر موئی اپنا حصہ اک پتھر کو مہانا شروع کیا اپنے بھائیوں کے  
مارنے کی وجہ سے اس پتھر پر تین بار چار نشانات ہو گئے اس آیت کریمہ کا میں مطلب ہے کہ اے ایمان والوں ان لوگوں کی  
طرح نہ ہو جاؤ جنہوں نے موئی کو تکلیف پہنچائی تو اللہ تعالیٰ نے انہیں اس بات سے (جہود موئی کے بارے کہتے تھے)  
بری کر دیا و اللہ تعالیٰ کے نزدیک باعزت تھے ۔

(روایت قثم)

تہمہ: ۱۔ آیت هَلَّا يَرَى إِلَيْنَاهُمْ أَنْتُمُ الْكُفَّارُ وَأَنَّا نَعْلَمُ مَا تَعْمَلُونَ (آل عمران: ۷۹)

کی تفسیر لاحق فرمائیں جو نبی ﷺ کو اشتعالی نے پڑ ریجہ دی سکھائی جبکہ قرآن میں اور تورات میں نبی اسرائیل کی میسیروں ایڈا اؤں کا ذکر قرائیں جیسا زید اکاذ کرنے کی کیا ضرورت تھی وہ بھی اشتعالی کی طرف منسوب ⑦ اگر یہ حدیث وحی ہے اور آپ ﷺ کو بذریعہ وحی اس تو یہ کی اطلاع وہی گئی تھیں یا ہمار نہان کئے کیا مطلب۔ کہ اشتعال کو بھی نہود بالله علیہیں تھا کہ نہان تھا یہ یا چار۔

(۱) الجواب: یہ روایت صحیح بخاری میں تین مقامات پر ہے۔ (ج ۲۷۸، ۳۲۰، ۲۷۹)

امام بخاری رحمۃ اللہ کے علاوہ درج ذیل محدثین نے بھی اسے روایت کیا ہے:  
مسلم اہمیسا بوری (صحیح مسلم ج ۳۳۹ و ترتیب دارالسلام: ۲۰) یہ بعد ح ۲۳۷ ترتیب دارالسلام:  
۲۱۲۷، ۲۱۲۶ (السنن: ۳۲۲۱) و قال: "هذا حديث حسن صحيح" (الخ)  
النسائی فی التفسیر (۲۲۲۵، ۲۲۲۶) الطحاوی فی مشکل الآثار (۱/۱۱) والطبری فی تفسیره  
(تفسیر ابن جریر: ۲۲/۲۷)

یہ روایت درج ذیل کتابوں میں بھی موجود ہے:  
مندرجہ ذیل عوائد (۱/۲۸۱) صحیح ابن حبان (الاحسان: ۱۳/۹۷) ح ۹۷/۱۳، دوسری نسخہ: (۲۲۱۱) الادب  
لابن المندز ر (۲۲۹/۲) (السنن الکبریٰ للبیہقی: ۱/۱۹۸) معالم المغزیل للبغوی (۳/۵۲۵)  
یہ روایت امام بخاری رحمۃ اللہ سے پہلے درج ذیل محدثین نے بھی بیان کی ہے:  
احمد بن حنبل (المسند: ۲۱۵/۲، ۳۹۲، ۳۹۳، ۵۱۲، ۵۳۵) عبد الرزاق (المصنف: ۲۰۵۳۱)  
ہمام بن مذهب (اصحیہ: ۲۱)

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے یہ روایت درج ذیل جلیل القدر تابعین کی سند سے ثابت ہے:

۱) ہمام بن مذهب (اصحیہ: ۲۱ و صحیح البخاری: ۲۷۸ و صحیح مسلم: ۳۲۹)

۲) محمد بن سیرین (صحیح البخاری: ۳۲۰ و صحیح مسلم: ۲۷۹، ۳۲۰)

۳) خلاس بن عمرو (صحیح البخاری: ۳۲۰ و صحیح مسلم: ۲۷۹، ۳۲۰)

۴) الحسن البصیری (صحیح البخاری: ۳۲۰ و صحیح مسلم: ۲۷۹)

۵) عبد اللہ بن فضیل (صحیح مسلم: ۳۲۹ و بدر ح ۲۲۷ ترتیب دارالسلام: ۲۱۲۷)

اس روایت کی دوسری سندیں، آثار صحابہ اور آثار تابعین بھی مروی ہیں۔ دیکھئے مصنف ابن الی شیبہ (۱۱/۵۲۳، ۵۲۵) و تفسیر الطبری (۲۲/۳۶، ۳۷) و کشف الاستار (مسند المبر ار: ۲۲۵۲) وغیرہ

اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ صحیح بخاری کی یہ روایت بالکل صحیح ہے۔ اس حدیث کی تشریع میں حافظ ابن حزم اندلی رحمہ اللہ لکھتے ہیں:

”أَنَّهُ لَيْسُ فِي الْحَدِيثِ أَنَّهُمْ رَأَوُا مِنْ مُوسَى الْذِكْرَ - الَّذِي هُوَ عُورَةٌ - وَإِنَّ رَأَوْا مِنْهُ هَيَّةً تَبَيَّنَوا بِهَا أَنَّهُ مِنْهُ مِمَّا قَالُوا مِنَ الْإِدْرَةِ وَهَذَا يَتَبَيَّنُ لِكُلِّ نَاظِرٍ بِلَا شَكٍّ ، بَعْدَ أَنْ يَرَى شَيْئًا مِنَ الدَّكْرِ لَكِنْ بَأْنَ يَرَى مَابِينَ الْفَخْذَيْنِ خَالِيًّا“

حدیث میں یہ نہیں ہے کہ انہوں (بنی اسرائیل) نے موسیٰ (علیہ السلام) کا ذکر یعنی شرمگاہ دیکھی تھی۔ انہوں نے ایسی حالت دیکھی جس سے واضح ہو گیا کہ وہ (موسیٰ علیہ السلام) ان لوگوں کے الہامات کوہ آ در ہیں (یعنی ان کے نصیبے بہت موئے ہیں) سے بری ہیں۔ ہر دیکھنے والے کو (ایسی حالت میں) بغیر کسی شک کے ذکر (شرمگاہ) دیکھے بغیر ہی یہ معلوم ہو جاتا ہے جب وہ دیکھتا ہے کہ انوں کے درمیان جگہ خالی ہے۔ (لیکن ۳/۲۱۳ مسئلہ: ۳۲۹)

اس تشریع سے معلوم ہوا کہ بنی اسرائیل سیدنا موسیٰ علیہ السلام پر جو جسمانی نقص والے الہامات لگاتے تھے، ان تمام الہامات سے آپ بری تھے۔ دوسرے یہ کہ اس روایت میں یہ بھی نہیں ہے کہ سیدنا موسیٰ علیہ السلام بالکل ننگے نہار ہے تھے۔ امام ابن حزم کے کلام سے ظاہر ہوتا ہے کہ آپ نے لنگوٹی وغیرہ سے اپنی شرمگاہ کو چھپا رکھا تھا اور باقی جسم ننگا تھا۔ بنی اسرائیل نے آپ کی شرمگاہ کو دیکھا ہی نہیں لہذا منکرین حدیث کا اس حدیث کا مذاق اڑانا مردود ہے۔ بعض الناس نے کہا کہ ”تو تین یا چار نشان کہنے کا کیا مطلب؟“؟

عرض ہے کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ ﴿وَأَرْسَلْنَا إِلَيْهِ الْمَائِنَةَ الْفَيْرِ أَوْ يَزِيدُونَ﴾

اور بھیجا اس کو لا کھ آدمیوں پر یا زیادہ۔ (المفت: ۲۷، اترجمہ شاہ عبدالقدار ص: ۵۲۳)

اس آیت کر پرے کا ترجمہ شاہ ولی اللہ الدہلوی کی تحریر سے پڑھ لیں:

”وَفَرِسَادِمْ أُورَا بُسَوَّهَ صَدَهُ زَارِيَا يَبْشِرُ ازَانَ بَاشِنَدَ“ (ص ۵۶۳)

مکرین حدیث اس آیت کریمہ میں لفظ ”او“ کی جو شریع کریں گے وہی شریع سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے قول ”ستہ او سبعة“ میں ”او“ کی ہے۔ والحمد للہ

مکری حدیث: ”(۲) موئی کا ملک الموت کی پیٹائی کر دینا۔ (جلد دوم صفحہ ۲۹۲ روایت نمبر ۲۳۱)“

ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں۔ وہ فرماتے ہیں کہ: ملک الموت کو موئی کے پاس پہنچنے سے بھایے بندے کے پاس بھیجا جائے جب وہ موئی کے پاس آئے تو موئی نے ان کو مکارا تو اللہ تعالیٰ کے پاس پہنچنے کے اور کہنے لگتے بھایے بندے کے پاس بھیجا جائے جو الموت نہیں چاہتا۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہم وہیں جا کر اس سے کہو کہم کسی بدل کی پیشہ پر انہا تمہارے کوپیں جتنے بال ان کے ہاتھ کے نیچے آ جائیں گے ہر بال کے بدے ایک سال کی عمر ملے گی۔ موئی نے کہا: اے اللہ تعالیٰ ہو گا۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ہم الموت آئے گی تو موئی نے کہا: ابھی آ جائے۔ ابو ہریرہ نے کہا کہ موئی طیبہ السلام نے درخواست کی کہ انہیں ارض مقدس سے ایک پتھر بھیکنے کے فاصلہ تک ترب کر دے۔ ابو ہریرہ نے کہا رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اگر میں وہاں ہوتا تو تمہیں ان کی قبر راست کے کنارے سے میلے کے نیچے دیکھا دیتا۔ روایت ختم۔

تبصرہ: موئی کا اللہ تعالیٰ کے حکم بردار فرشتہ کے ساتھ یہ سلوک اور اس آمد و رفت اور مغلکوں میں موئی کی الموت میں کتنی سائیں تا خر ہوئی جب کہ قرآن مجید میں ارشاد ماری تعالیٰ ہے کہ: فَوَلِنْ يُوْجِرُ اللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَاءَهُ أَجْلُهُمْ اللَّهُعَالِيُّ ہرگز تا خر نہیں کرتا جب کسی کی اجل آ جائے۔ (المنافقون: ۱۰)

(۲) الجواب: یہ روایت صحیح بخاری میں دو مقامات پر ہے۔ (۳۲۰۷، ۳۲۹)

امام بخاری رحمہ اللہ کے علاوہ درج ذیل محدثین نے بھی اسے روایت کیا ہے۔

مسلم الشیابوری (صحیح مسلم: ۲۳۷۲ و ترتیم دار السلام: ۲۱۲۸، ۲۱۳۹) النسائی (سنن النسائی: ۲۰۹۱، ۱۱۸۳، ۱۱۹۱) ابن حبان (صحیح ابن حبان، الاحسان: ۳۸۸، ۲۲۲۳) پرانا نسخہ: ۶۱۹۰) ابن ابی عاصم (النہ: ۵۹۹) ابی القیم فی الاسماء والصفات (ص ۳۹۲)

البغوی فی شرح الرزی (۵/۲۶۵، ۲۶۵/۳۵۱) اوقات: هذا حدیث متفق علی صحیح

الطبری فی التاریخ (۱/۳۳۳ و سر انسی ۵۰۵) الحاکم فی المستدرک (۲/۵۷۸، ۳۰۷) و قال: ”هذا حدیث صحیح علی شرط مسلم و لم یزجِه“ و ابو عوان فی منہدہ (اتحاف الکفر ۱۵/۱۰۲)

امام بخاری رحمہ اللہ سے پہلے درج ذیل محدثین نے اسے روایت کیا ہے:

احمد بن حنبل (المسند ۲۶۹، ۳۱۵، ۵۳۳، ۲۶۹) عبدالرزاق فی المصنف (۲۷۵، ۲۷۳/۱۱)

ح ۲۰۵۳۱، ۲۰۵۳۱) ہمام بن مدبہ (الصحیفۃ: ۲۰)

اس حدیث کو سیدنا الامام ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے درج ذیل تابعین نے بیان کیا ہے:

① ہمام بن مدبہ (ابخاری: ۲۳۰، ۲۳۰ مختصرہ مسلم: ۲۳۷ و ترجمہ دارالسلام: ۲۱۳۹)

② طاؤس (ابخاری: ۱۳۳۹، ۱۳۳۹ و مسلم: ۲۳۷۲ و ترجمہ دارالسلام: ۲۱۳۸)

③ عمر بن ابی عمار (احمد: ۵۳۲، ۵۳۲ و مسلم: ۵۷۸، ۵۷۸ و مسند احمد: ۵۷۸)

اس روایت کی دوسری سند کے لئے دیکھئے مسند احمد (۳۵۱/۲)

معلوم ہوا کہ یہ روایت بالکل صحیح ہے، اسے بخاری، مسلم، ابن حبان، حاکم اور بغوی نے صحیح قرار دیا ہے۔

سیدنا موسیٰ علیہ السلام کے پاس ملک الموت الی انسانی شکل میں آئے تھے جسے موسیٰ علیہ السلام نہیں پہچانتے تھے۔ حافظ ابن حبان فرماتے ہیں:

”وَكَانَ مُوسَىٰ غَيْرَهُ، فَرَأَىٰ فِي دَارَهُ رَجُلًا لَمْ يَعْرِفْهُ، فَشَالَ يَدُهُ فَلَطَمَهُ فَأَتَتْ لَطْمَتَهُ عَلَىٰ فَقِيرَ عَيْنِهِ الَّتِي فِي الصُّورَةِ الَّتِي يَتَصَوَّرُ بِهَا، لَا الصُّورَةُ الَّتِي خَلَقَهُ اللَّهُ عَلَيْهَا“ اور موسیٰ (علیہ السلام) غیور تھے۔ پس انہوں نے اپنے گھر میں ایسا آدمی دیکھا جسے وہ پہچان نہ سکے تو تھوڑا بڑھا کر مکا مار دیا۔ یہ مکاں (فرشتے) کی (انسانی صورت والی) اس آنکھ پر لگا جو اس نے اختیار کی تھی۔ جس (اصلی) صورت پر اللہ نے اسے پیدا کیا، اس پر یہ مکا نہیں لگا رائج (الاحسان، نسخہ مقدمہ ۱۳/۱۱۵)

امام بغوی رحمہ اللہ نے اس حدیث پر تفصیلی بحث کی ہے جس سے حافظ ابن حبان کی تائید ہوتی ہے۔ (دیکھئے شرح النہیٰ ۵/۱۱۶-۲۶۸)

اور فرمایا: ”یہ مفہوم ابو سیمان الخطابی نے اپنی کتاب میں بیان کیا ہے تاکہ ان بعدتی اور ملک لوگوں پر ردد ہو جو اس حدیث اور اس جیسی دوسری احادیث پر طعن کرتے ہیں، اللہ ان (گمراہوں) کو ہلاک کرے اور مسلمانوں کو ان کے شر سے بچائے۔“ (شرح النہیٰ ۵/۱۱۶-۲۶۸)

مخصر یہ کہ مویٰ علیہ السلام کو یہ پانچ نہیں تھا کہ یہ فرشتہ ہے اور ان کی روح قبض کرنے کے لئے آیا ہے لہذا انھوں نے اسے غیر آدمی سمجھ کر مارا۔ جب انھیں معلوم ہو گیا کہ یہ فرشتہ ہے اور روح قبض کرنا چاہتا ہے تو یہیک کہا اور سر تسلیم خم کیا۔ چس یہ حدیث ”اللہ تعالیٰ ہرگز تاخیر نہیں کرتا جب کسی کی اجل آجائے“ (امنفوون: ۱۱) کے خلاف نہیں ہے۔ والحمد للہ منکر حدیث: ”(۳) سلیمان کا دعویٰ غیب اور انشاء اللہ سے لا پرواہی“

ابو ہریرہ رض (جلد دوم صفحہ ۳۰۳، ۳۰۴ روایت نمبر ۶۲۷)

ابو ہریرہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہ ایک دن سلیمان نے تم کھائی کر میں آج رات ستر ہو توں کے پاس چاؤں گا ہر موڑت کو ایک شہوار اور مجہد بن نبیل اللہ کا حملہ شہر چائے گا۔ ان کے ایک صحابی نے کہا انشاء اللہ کے چھے گر سلیمان نے تکھا سو کوئی عورت حاملہ شہر کی سوائے ایک کے گمراں کے بھی پچھے ایسا پیدا ہوا جس کی ایک چاپ گری ہوئی تھی۔ اگر وہ انشاء اللہ کہہ دیتے تو سب پنج بیڑا ہو کر فی نبیل اللہ جہاد کرتے شعیب، ابو الزناد نے ۹۰ ہو توں کی روایت کی ہے اور یہی زیادہ صحیح ہے۔

تبرہ: سلیمان علیہ السلام کا اپنے صحابی کے سامنے ۷۰ یا ۹۰ ہو توں کے پاس جانے کا کہتا جب کہ آج کا ایک عام مسلمان اپنی خواہش کی تجھیں کارادہ کی پڑا ہر نہیں کرتا جو یہ ایک الہام رسول سے یہ بات باعث تجھ ہے۔ صحابی کے توجہ دلانے پر بھی انشاء اللہ نہ کہا اور علم غیب کا ایسا دعویٰ کر میں ہی مجہد بن نبیل اللہ ہوں گے اور اس ساری داستان کی تقدیم اللہ تعالیٰ نے بذریعہ وی محمد بن علی رض اور آپ کی امت کو کرادی۔

(۳) اجواب: یہ روایت صحیح بخاری میں چھ مقامات پر ہے:

(۷۳۶۹، ۷۲۰، ۷۲۲۹، ۵۲۳۲، ۳۲۲۲، ۲۸۱۹)

صحیح بخاری کے علاوہ یہ روایت مختلف سندوں کے ساتھ درج ذیل کتابوں میں بھی موجود ہے:

صحیح سلم (۱۶۵۲) صحیح ابن حبان (۳۳۲۲، ۳۳۲۳، ۳۳۲۴) دوسری نسخہ: ۲۳۳۷، ۲۳۳۸، ۲۳۳۹ (سنن النسائی (۳۸۶۲، ۲۵) حسن الکبری اللہ تعالیٰ (۱۰/۲۲) مشکل الآثار للطحاوی (۲/۲۷۳) شرح السنۃ للبغوی (۱/۲۷۹) و قال: ہذا حدیث متفق علی صحتہ (حلیۃ الاولیاء لابی نعیم الاصہبی (۲/۲۸۰، ۲/۲۹) و قال: ”و ہو صحیح ثابت متفق علی صحتہ“)

امام بخاری رحمہ اللہ سے پہلے درج ذیل محدثین نے اسے روایت کیا ہے:

احمد بن حنبل (المسند: ۲۲۹، ۲۲۵، ۵۰۶) حمیدی (المسند: ۱۱۷۳، ۱۱۷۵)

عبد الرزاق فی الشفیر (۱۲۶۸ ح ۳۳۷)

اس حدیث کو درج ذیل تابعین کرام نے سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت کیا ہے:

① عبدالرحمن بن ہرمز الاعرج

(صحیح بخاری: ۲۸۱۹، ۳۲۳۹، ۳۲۲۲، ۲۸۱۹) صحیح مسلم: ۱۲۵۳ اور قیم دار السلام: ۳۲۸۹)

② طاؤس (صحیح بخاری: ۵۲۲۲، ۵۲۲۰، ۵۲۰۰) صحیح مسلم: ۱۲۵۳ اور قیم دار السلام: ۳۲۸۶)

معلوم ہوا کہ یہ روایت بھی سابقہ روایات کی طرح بالکل صحیح ہے اور اسے بھی امام بخاری سے پہلے، ان کے زمانے میں اور بعد اعلیٰ محدثین نے بھی روایت کیا ہے۔

جو لوگ صحیح بخاری کی احادیث پر طعن کرتے ہیں وہ درحقیقت تمام محدثین پر طعن کرتے ہیں کیونکہ یہی احادیث دوسرے محدثین کے نزدیک بھی صحیح ہوتی ہیں۔

تبنیہ ①: سیدنا سلیمان علیہ السلام نے دعویٰ غیب نہیں کیا تھا بلکہ یہ ان کا اجتہاد و اندیزہ تھا۔

تبنیہ ②: ان روایات میں سلیمان علیہ السلام کی بیویوں کی تعداد ستر، نوے اور سو مذکور ہے۔ اس میں تقطیق یہ ہے کہ ستر آزاد بیویاں تھیں اور باقی لوٹیاں تھیں۔

دیکھئے فتح الباری لا بن ججر (۳۲۲۳ تحقیق ح ۳۲۶۰)

تبنیہ ③: سابقہ شریعتوں میں چار سے زیادہ بیویاں رکھنے کی اجازت تھی جب کہ شریعت محدثیہ میں امت محدثیہ کے ہر شخص کو بیک وقت زیادہ سے زیادہ صرف چار بیویاں رکھنے کی اجازت ہے۔

تبنیہ ④: سلیمان علیہ السلام نے فرمایا: "میں آج رات ستر عورتوں کے پاس جاؤں گا" اُمّت کی حدیث میں یہ بالکل نہیں آیا کہ سلیمان علیہ السلام نے نمبر پر لوگوں کے سامنے یہ اعلان کیا تھا بلکہ حدیث میں صحابی کا ذکر ہے جس سے مراد فرشتہ ہے۔ دیکھئے صحیح بخاری (۲۷۲۰)

لہذا یہ اعتراض باطل ہے۔ دوسرایہ کہ سلیمان علیہ السلام ان شاء اللہ کہنا بھول گئے تھے ناک

انھوں نے اسے قصد اترک کیا۔ دیکھیے صحیح بخاری (۲۷۲۰)

منکر حدیث: ”(۲) لوٹ علیہ السلام پر شرک کا الزام

(جلد دوم۔ صفحات ۲۲۸، ۲۲۸، ۲۲۸، ۲۰۰، ۵۹۔ روایات ۷۷، ۱۱۳، ۲۰۰۔ سب کا ایک مضمون ہے)

ابو ہریرہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

اللہ تعالیٰ لوٹ کی مغفرت فرمائے وہ ایک مضبوط رکن کی پناہ چاہتے تھے۔ (روایت فتح)

تہذیب: مضبوط رکن

رکن کی پناہ جس کا قرآن مجید میں ذکر ہے (عواد ۸۰۰) وہ اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر غیر اللہ سے پناہ لینے کے زمرے میں نہیں آتی۔ لوٹ نے اصطلاحاً کہہ تأسف کے طور پر شرکیں سے اخبار بیزاری کرتے ہوئے فرمایا جبکہ کوئی بھی موحد ان کا بد و گار ساتھی نہ تھا اسے قلیل کمزوروں کے آپ کو یاد ہو گا کہ آپ نے ایک اہل حدیث مولوی کی زبانی لوٹ علیہ السلام کا شرک سنایا تھا اس الحدیث مولوی نے یہ بات بخاری ہی میں پڑھی ہو گئی اس نے اس لئے کہا ہو گا کہ ہمارے نبی محمد ﷺ ان کے لئے مغفرت کی دعا فرمائے ہیں۔ جبکہ شرک یہ جرائم کی مغفرت کی دعا کرنے کی تو اسلام اجازت نہیں دیتا۔“

(۲) اجواب: یہ روایت صحیح بخاری میں چھ مقامات پر ہے۔ (۳۲۷۵، ۳۲۷۲، ۳۲۸۷، ۲۹۹۲، ۳۲۹۳، ۳۵۳۷، ۳۲۸۷)

صحیح بخاری کے علاوہ یہ حدیث درج ذیل کتابوں میں بھی موجود ہے:

صحیح مسلم (۱۵) اور بعدح (۲۳۷۰) سفین الترمذی (۳۱۱۲) و قال: هذَا حَدِيثُ حَسْنٍ (صحیح ابن حبان

(۲۱۷۳) دوسرانہ (۲۲۰۷) سفین ابن ماجہ (۲۰۲۶) مشکل الآثار للطحاوی (۱۳۲۱-۱۳۲۱)

صحیح ابی عوانہ (۱۱۷۹، ۱۸۰) امسکر ج ابی نعیم (۱۱۲۱) ح ۲۱۵ ر ۳۸۰ تفسیر طبری

(۱۳۹۰، ۸۸/۱۲) المستدرک للحاکم (۱۲/۵۶۱) ح ۵۶۱ و قال: صحیح علی شرط مسلم، و وافقہ

الزہبی) التسائی فی الکبری (۱۱۲۵۳) الایمان لابن مندہ (۱/۲۸۱، ۳۷۱، ۱۸۵)

ح ۲۲۸، ۳۶۸) الادب المفرد للجیازی (۱۰۵، ۸۹۶) تفسیر بنوی (۲/۳۹۵، ۳۹۶)

و شرح السنیۃ (۱۱۲۱) ح ۲۲۳ و قال البنوی: ”هذا حديث متفق على صحته“)

تاریخ بغداد (۱۸۲۱ ت ۱۸۲۷)

اے امام بخاری رحمہ اللہ سے پہلے درج ذیل محدثین نے روایت کیا ہے:  
 احمد بن حبیل (۵۲۲، ۵۱۶، ۵۸۹، ۵۸۲، ۲۵۰، ۲۲۹، ۲۲۸، ۲۲۷) (ح ۸۵۹)

اور سعید بن منصور (سفن سعید بن منصور ح ۱۰۹ اطیبع جدیدہ)

سیدنا ابو ہریرہ رض سے اسے بیان کرنے والے درج ذیل ثقہ و جلیل القدر تابعین ہیں:

① ابوسلمه بن عبدالرحمن بن عوف (صحیح بخاری: ٣٢٧٢ و صحیح مسلم: ٣٢٨٢، ١٥١ او بیهیج: ٢٣٧٠)

٢) سعید بن المسيب (صحیح بخاری: ٣٣٧٤ و صحیح مسلم: ١٥١)

٣) ابو عبد (صحیح بخاری: ٢٣٨٧ و صحیح مسلم: ١٥١)

٢) عبد الرحمن بن هرثمة الاعرج (صحح بخاري: ٣٢٧٥ وصحح مسلم: ٥١٦٢) (٢٢٧٠).

اس روایت کے شوابد اور تائیدی روایات کے لئے دیکھئے تاریخ طبری (۱/۳۰۲-۳۰۳ و سندھ حسن)

ومنصف ابن أبي شيبة (١١٥٢-٥٢٣) ح ٣١٨٢٦ والأوسط للطبراني (٣٢٥٩) ح ٣٢٥٩

(٨٨٠٨) والمستدرك للحَاكم (٢٥٢٢/٢٥٥٩) ح

علوم ہوا کہ یہ روایت بالکل صحیح ہے اور امام بخاری رحمہ اللہ کی پیدائش سے پہلے یہ حدیث دنیا میں صحیح سند سے موجود تھی۔ والحمد للہ

اس کی تائید قرآن کریم میں ہے کہ لوط (علیہ السلام) نے فرمایا:

﴿قَالَ لَوْاَنَ لِيْ بِكُمْ قُوَّةً أَوْ أُوْدِيْ إِلَيْ رُمْكُنْ شَدِيْلَهُ﴾ ”کاش میرے پاس تم سے مقاولہ کی قوت ہوتی ہے میں کسی طاقت ور سہارے کی نیاہ لے سکتا“

(سوره حود: ۸۰، مدیر قرآن ۱۳۳/۱۳۲)

تنبیہ بلغ: تدریس قرآن کا مصطفیٰ امین احسن اہل کا ترجمہ ان منکر کن حدیث روحیت قاطعہ ہے۔

روزہ نہ کرنے کا ترجیح "سہارا" کیا ہے۔ (دکھنے لگاتا ہے آن ۲۸۷۰۰)

مشہور تابعی اور مفسر قرآن امام قیادہ رحمہ اللہ نے ”رکن شدید“ کی تشریع ”العشرۃ“

خاندان، سے کی ہے۔ (تفیر طبری ۵۲، ۵۲/۲۱ و مسندہ صحیح)

مُضبوط قبیلے والوں کی حمایت و مدد مانگنا شرک نہیں ہے بلکہ یہ استمداد ماتحت الاسباب ہے۔  
سیدنا عیسیٰ علی السلام نے فرمایا تھا کہ ﴿مَنْ أَنْصَارِيٌ إِلَى اللَّهِ طَهُ﴾ کون میرا مددگار ہے  
اللّٰہ کی راہ میں؟ (سورۃ القف: ۱۰۳)

ما تحت الاسباب مدد مانگنا اور ایک دوسرے کی مدد کرنا شرک نہیں ہوتا۔ شرک تو یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی صفات خاصہ میں کسی کو شریک کیا جائے یا اموات سے مافقہ الاسباب مدد مانگی جائے لہذا مکرین حدیث کی طرف سے سیدنا اوط علیہ السلام پر شرک کا الزام باطل و مزدوج ہے۔ وَالْحَمْدُ لِلّٰہِ

منکر حدیث: ”(۵) رسول اللہ ﷺ یہ چادو کا اثر ہے؟“

(جلد دوم - صفحه نمبر ۲۳۵ روایت نمبر ۵۰۰)

لیہ نے کہا مجھے ہشام نے ایک خط لکھا جس میں لکھا تھا کہ میں نے اپنے والد انہوں نے عائشہ سے سنا اور میں نے خوب یاد رکھا کہ رسول اللہ علیہ السلام پر جادو کیا گیا جس کا اثر یہ ہوا کہ آپ کو نہ کے کام کے متعلق خیال ہوتا کہ کر پچھے ہیں۔ (پرہبادت کا ایک متفاہی حصہ درج کیا گیا ہے)

تبرہ: کیا رسول اللہ ﷺ جادو کی مدد کے دران وحی الہی پہنچاتے تھے یا نہیں؟ اور پہنچاتے وقت آپ کی کیفیت کیا ہوگی کہ آپ نے وہی نہ لکھوائی اور خیال کرتے ہوں گے کہ لکھوا پکھا ہوں۔ شایدیاں طرح قرآن کا کچھ حصہ لکھوائے رہے گا یا ہو چکے کہ شیعہ کا خیال ہے اور حدیث کی دوسری کتابوں میں بھی ایسی بھی روایات تحریر ہیں۔

(۵) الجواب: نبی کریم ﷺ پر دنیاوی امور میں، مرض کی طرح عارضی طور پر جادو کے اثر والی روایت صحیح بخاری میں سات مقامات پر ہے۔ (۳۷۴۵، ۳۲۲۸، ۵۷۱۳)

(۱۳۹۱، ۱۰-۱۳، ۵۷۱۱، ۵۷۱۵)

امام بخاری رحمہ اللہ کے علاوہ اسے درج ذیل محدثین نے روایت کیا ہے:  
 مسلم بن الحجاج المیسا بوری (صحیح مسلم: ۲۱۸۹، و ترجمہ دار السلام: ۵۷۰۳، ۵۷۰۲، ۵۷۰۱) ابن ماجہ  
 (اسنن: ۳۵۲۵) النسائی (الکبری: ۲۱۵) دوسرانی: ۵۵۶۹) ابن حبان (فی صحیح:  
 الاحسان ح ۲۵۲۹، ۲۵۵۰، ۲۵۵۱) دوسرانی: ۲۵۸۳، ۲۵۸۲) ابو عوانہ (فی الطہ راتحاف  
 الکھر ۲۷۳۱/۲۲۳۱) الطحاوی (مشکل الاتار ترجمۃ الاخبار ۲۰۹۶ ح ۲۷۸۸) الطبری افی

(الاوست: ۵۹۲۲) ابی عیینی (السنن الکبری ۸/۱۳۵، ولائل الدیوۃ ۲۲۷/۶) ابن سعد (الطبقات ۲/۱۹۶) ابن جریر الطبری (فی تفسیره ۱/۳۲۷، ۳۲۷) البغوی (شرح السنۃ ۱۲/۱۸۵، ۱۸۶) و قال: هذَا حَدِیثٌ مُتَّقِنٌ عَلَىٰ صَحِیحَۃِ

امام بخاری رحمہ اللہ سے پہلے اسے درج ذیل محدثین نے بھی روایت کیا ہے: احمد بن حنبل (المسند ۶/۵۰، ۵۷، ۵۸، ۵۹، ۹۶، ۹۷) الحمیدی (۲۶۰) (صحیحی) ابن ابی شیبہ (المصنف ۷/۳۸۸، ۳۸۹) اسحاق بن راہویہ (المسند قلمی ص ۸۶) (ج ۲۷/۷)

سیدہ عائشہؓ سے یہ روایت مشہور ثقلہ امام و تابعی عروہ بن زیر نے بیان کی ہے۔ عروہ سے ان کے صاحبزادے ہشام بن عروہ (ثقلہ امام) نے یہ روایت بیان کی ہے۔

فائدہ ①: ہشام بن عروہ نے سماع کی تصریح کر دی ہے۔ (صحیح بخاری: ۳۱۷۵) فائدہ ②: ہشام سے یہ روایت انس بن عیاض المدنی (صحیح بخاری: ۲۶۹۱) اور عبد الرحمن بن ابی الزناد المدنی (صحیح بخاری: ۲۳/۵۷، تفسیر طبری ۱/۳۲۷ و سنده حسن) وغیرہ مانے بھی بیان کی ہے۔ و الحمد للہ

اس روایت کی تائید کے لئے دیکھئے مصنف عبد الرزاق (۱۹۷/۲۳) و صحیح بخاری (قبل ج ۳۱۷۵) و طبقات ابن سعد (۲/۱۹۹) عن الزہری و سنده صحیح) والسنن الصغری للنسائی (۷/۱۱۲) ح ۳۰۸۵) و مسن احمد (۳۲۷/۲) و مسن عبد بن حمید (۲۷۱) و مصنف ابن ابی شیبہ (۷/۳۸۸) ح ۲۳۵۰۸) و کتاب المعرفۃ والتأریخ للامام یعقوب بن سفیان الفارسی (۲۹۰، ۲۸۹/۳) والمستدرک (۳۲۱، ۳۲۰/۳) و مجمع الزوائد (۲۹۰، ۲۸۹/۲)

معلوم ہوا کہ مکرین حدیث کا اس حدیث پر حملہ دراصل تمام محدثین پر حملہ ہے۔

تنبیہ ①: قرآن مجید سے ثابت ہے کہ سیدنا موسیٰ علیہ السلام ان رسیوں کو دیکھ کر خوف زدہ ہو گئے تھے جنہیں جادوگروں نے پھینکا تھا۔ جادوگروں نے ایسا جادو چلایا کہ سیدنا موسیٰ علیہ السلام یہ سمجھے کریں (رسیاں سانپ بن کر) دوڑ رہی ہیں۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿يُخَيِّلُ إِلَيْهِ مِنْ سِحْرِهِ مِنْ أَنْهَاتَ سُعْدِيٍ﴾ ان کے جادو (کے

زور) سے موئی کو یوں خیال ہوتا تھا کہ وہ دوڑ رہی ہیں۔ (آسان لفظی ترجمہ ص ۵۰۲ مطابق ۲۲۶) معلوم ہوا کہ جادو کا عارضی اثر خیال پر ہو سکتا ہے لہذا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ خیال کرنا کہ میں نے یہ (دنیا کا) کام کر لیا ہے، قطعاً قرآن کے خلاف نہیں ہے۔

مکرین حدیث کو چاہئے کہ وہ ایسی قرآنی آیت پیش کریں جس سے صاف ثابت ہوتا ہو کہ دنیاوی امور میں نبی کے خیال پر جادو کا اثر نہیں ہو سکتا۔ جب ایسی کوئی آیت ان کے پاس نہیں اور سورت طہ کی آیت مذکورہ ان لوگوں کی تردید کر رہی ہے تو ان لوگوں کو چاہئے کہ صحیح بخاری و صحیح مسلم اور امت مسلمہ کی متفقہ صحیح احادیث پر حملہ کرنے سے باز رہیں۔ تنبیہ ②: روایت مذکورہ میں جادو کی مدت کے دوران میں دینی امور اور دحی اللہ کے سلسلے میں جادو کا کوئی اثر نہیں ہوا اور نہ قرآن کا کچھ حصہ لکھوانے سے رہ گیا ہے۔ بلکہ اس جادو کا اثر صرف دنیا کے معاملات پر ہوتا ہے، مثلاً آپ اپنی فلاں زوجہ محترم کے پاس تشریف لے گئے یا نہیں؟ لہذا دین اسلام قرآن و حدیث کی صورت میں من و عن محفوظ ہے۔ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ مکر حدیث: ”(۲) کیا بندروں کی بھی شریعت ہوتی ہے؟

(جلد دوم۔ صفحہ ۳۲۔ روایت نمبر ۱۰۲۹)

عمر بن میون سے روایت کرتے ہیں وہ کہتے ہیں کہ میں کے زمانہ جاہلیت میں ایک بندروں نے زنا کیا تھا دیکھا کہ بہت سے بندروں کے پاس صحیح ہو گئے اور ان سب نے اسے سکار کر دیا میں نے بھی ان سب کے ساتھ اسے سکار کر دیا۔ (روایت فتح)

تبہرہ: ۱۔ کیا یہ روایت دحی ہے شاید زانی کو سکار کرنے کی دلیل بھی روایت ہو البتہ سا جاتا ہے کہ سکار کی آیت پہلے موجود تھی اب قرآن میں موجود نہیں ہے البتہ اس کا حکم ہاتھی ہے۔

۲۔ کیا بندروں کی بھی شریعت ہوتی ہے؟ کیا ان کے بھی نکاں ہوتے ہیں اگر ان میں نکاح ہوتے ہیں تو زنا بھی ہو سکتا ہے اگر لکاح نہیں تو زنا کیا؟ اور ادی کویہ باقی کس علم سے علوم وہ کیسی کیا وہ بندروں کی زبان جانتے تھے۔ روای کا یہ بیان ہے کہ اس نے بھی بندروں کے ساتھ مل کر زانی بندروں کو سکار کیا۔ جناب یہ روای نے بہت بڑا حرم اور بندر بے چاربے پر زیادتی کی ہے۔ احکام پاری تعالیٰ کسی بھی جاندار پر ناقص علم سے بچنے کی ترغیب ریتی ہے اب روای نے جو بندروں کو سکار کیا تو کیا اس نے کوئی حرم کیا تھا یا تو دنیا کی کسی بھی شریعت میں بندروں کے بھی طاپ کو حرم زنا مبارک رکیں و گز نہیں پھر کہوں گا کہ روای فی زیادتی کی ہے اس روایت کو بھی سکار کیا جائے۔

(۲) الجواب: امام بخاری رحمہ اللہ فرماتے ہیں: "حدثنا نعیم بن حماد: حدثنا هشیم عن حصین عن عمرو بن میمون قال: رأیت فی الجahلیة قرداً اجتمع علیها قرداً قدزنت، فرجموها فرجمتهما معهم" <sup>سیمی</sup>  
 ہمیں نعیم بن حماد نے حدیث بیان کی (کہا): ہمیں ہشیم نے حدیث بیان کی، وہ حصین سے وہ عمرو بن میمون (تابعی) سے بیان کرتے ہیں کہ میں نے جاہلیت (کے زمانے) میں ایک بندر یا دیکھی جس نے زنا کیا تھا، اس پر بندرا کشھے ہوئے، پس انہوں نے اسے رجم کیا اور میں نے ان کے ساتھ مل کر اسے رجم کیا۔ (صحیح بخاری: ۳۸۲۹)

اس روایت کی سند کے سارے راوی ثقہ و صدقہ ہیں۔ نعیم بن حماد کو جمہور محدثین نے ثقہ و صدقہ کہا ہے۔ ہشیم کی حصین بن عبد الرحمن سے روایت ساع پر محوال ہوتی ہے کیونکہ وہ حصین سے تدليس نہیں کرتے تھے۔ دیکھئے شرح علل الترمذی لابن رجب (۵۶۲۲) ہشیم کی متابعت کے لئے دیکھئے تاریخ دمشق لابن عساکر (۲۹۲/۲۹)

عمرو بن میمون مشہور تابعی اور "ثقة عابد" تھے۔ (دیکھئے التزیب: ۵۱۲۲)

عمرو بن میمون سے یہ روایت عیسیٰ بن طحان نے مفصل بیان کر رکھی ہے۔

(تاریخ ابن عساکر: ۲۹۲/۲۹۲/۲۹۲)

صحیح بخاری اور تاریخ دمشق کے علاوہ یہ روایت درج ذیل کتابوں میں بھی ہے:  
 التاریخ الکبیر للبخاری (۳۶۷/۶) مستخرج الاسماعیلی اور مستخرج ابی نعیم الاصبهانی (دیکھئے فتح الباری: ۱۶۰/۱۶۱، ۱۶۰) التاریخ الکبیر لابن عبد البر ابی خیثۃ (ص: ۵۶۹)  
 تابعی کی یہ روایت نہ قول رسول ہے اور نہ قول صحابی ہے بلکہ صرف تابعی کا قول ہے۔ اب اس قول میں بندروں سے کیا صراحت ہے؟ حافظ ابن عبد البر کے قول سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ بندر جن تھے۔ دیکھئے فتح الباری (۱۶۰/۷)

جنوں کا وجود قرآن مجید سے ثابت ہے دیکھئے سورۃ الاحقاف (آیت: ۲۹) وغیرہ، کیا

مکرین حدیث اور مکرین سزا نے رجم کو اس بات پر اعتراض ہے کہ جنوں نے زنا کرنے والی جنی (ماہِ جن) کو کیوں رجم کر دیا تھا؟ تو کیا جن ملکف مخلوق نہیں ہیں؟

تعمیہ ①: شادی شدہ زانی کو سنگار کرنا صحیح و متواتر احادیث سے ثابت ہے مثلاً دیکھئے صحیح بخاری (۲۸۱۳) و صحیح مسلم (۱۷۰۲) اور ظم المبتاشر من الحدیث المتواتر (ص ۲۷۷ احادیث ۱۸۲:)

تعمیہ ②: جنوں کا جانوروں کی شکل اختیار کرنا صحیح احادیث سے ثابت ہے مثلاً دیکھئے صحیح مسلم (۵۸۳۹: ۲۲۳۶) و ترجمہ دار السلام (۱۸۹۳: ۹۷۶) و موطا امام مالک (۱۸۹۳: ۹۷۶)

تعمیہ ③: بندر کی شکل اختیار کئے ہوئے زانی جن کی حمایت میں یہ کہنا کہ ”بندر بے چارے پر زیادتی کی ہے“ تو ایسے شخص کو زنا کرنے والے جنوں (اور زانی انسانوں) کے حامی کے سوا اور کیا نام دیا جا سکتا ہے؟ مکرین حدیث کو یہ ثابت کرنا چاہئے کہ ان کے نزدیک جنوں کے لئے زنا کرنا معاف ہے!!

**مکر حدیث:** ”(۷) فاتوا حرثکم انی شتم کی تفسیر

(جلد دوم صفحہ ۳۷۳ حدیث نمبر ۱۶۳)

دوسری سعد عبد الصمد۔ عبد الوارث۔ ایوب۔ نافع سے وہ ابن عزز سے بیان کرتے ہیں کہ فاتوا حرثکم انی هنکم سے مطلب یہ ہے کہ مرد گورت سے جماع کرے بغرض لوگ اغلام کرتے تھے چنانچہ اس آیت سے اس فعل سے روکا گیا ہے۔ لیکن حدیث ہے کیا قطان۔ عبداللہ۔ نافع ابن عزز سے روایت کرتے ہیں۔

تہمہ: اغلام کرنے والے کون تھے صحابہ یا کوئی اور۔ مدینی درستک یہ فعل چالدہا..... انی شتم سے مراد ہے وقت جب دل چاہے بھی ہو سکتا ہے نہ کہ جس طرف سے یا جہا سے“

**(۷) الجواب:** صحیح بخاری میں لکھا ہوا ہے:

”حدثني إسحاق: أخبرنا النضر بن شمبل: أخبرنا ابن عون عن نافع قال: كان ابن عمر رضي الله عنهما إذا قرأ القرآن لم يتكلم حتى يفرغ منه، فأخذت عليه يوماً فقرأ سورة البقرة حتى انتهى إلى مكان قال: تدري فيما

أنزلت؟ قلت: لا، قال: أنزلت في كذاو كذا ثم مضى۔

وعن عبد الصمد: حدثني أبي: حدثني أبوب عن نافع عن ابن عمر **(فَاتُوا حَرْثَكُمْ أَنْتِ شَيْسْتُمْ)**

قال: يأتيها في۔ رواه محمد بن يحيى بن سعيد عن أبيه عن عبيد الله عن نافع عن ابن عمر۔

ہمیں اسحاق (بن راہویہ) نے حدیث بیان کی: ہمیں نصر بن شمیل نے خردی: ہمیں (عبد اللہ) ابن عون نے خردی وہ نافع سے بیان کرتے ہیں، کہا: ابن عمر شیخنا جب قرآن پڑھتے تو (قراءت سے) فارغ ہونے تک کوئی کلام نہ کرتے۔ ایک دن میں نے ان کے سامنے (قرآن مجید) لیا تو آپ نے سورۃ البقرہ پڑھی، جب آپ ایک مقام پر پہنچتے تو فرمایا: مجھے ہمایہ یہ کس کے بارے میں نازل ہوئی ہے؟ میں نے کہا: نہیں، آپ نے فرمایا: یہ اس کے بارے میں نازل ہوئی ہے، پھر آپ نے (تلاوت) شروع کر دی۔

عبد الصمد (بن عبد الوارث) سے روایت ہے: مجھے میرے ابا (عبد الوارث) نے حدیث بیان کی: (أنهُو نَفَعَ سَعِيدَ الْقَطَانَ) نے حدیث بیان کی وہ نافع سے اور وہ ابن عمر سے روایت کرتے ہیں۔ انهُو نَفَعَ **(فَاتُوا حَرْثَكُمْ أَنْتِ شَيْسْتُمْ)** اپنی کھتی کواؤ جس طرح چاہو (البقرۃ: ۲۲۳) کی تشریع میں فرمایا:۔۔۔ میں آئے۔

اسے محمد بن سعید (القطان) نے اپنے والد سے، انهُو نے عبد اللہ (بن عمر) سے انهُو نے نافع سے اور انهُو نے ابن عمر سے روایت کیا ہے۔“ (صحیح بخاری: ۲۵۲۶، ۲۵۲۷) اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ اس روایت میں ”بعض لوگ اغلام کرتے تھے“ کے الفاظ سرے سے موجود ہی نہیں ہیں لہذا امکن حدیث نے صحیح بخاری پر جھوٹ بولا ہے۔

سیدنا ابن عمر رضی اللہ عنہ کے اس قول کا مطلب یہ ہے کہ اپنی بیوی سے پچھہ پیدا ہونے والی جگہ میں جماع کرنا چاہئے دیکھئے صحیح بخاری مترجم (ترجمہ و تشریع محمد داود راز ۲۰۰۰ رمطہ بوعکتبہ قدوسیہ لاہور) والسنن الکبری لنسانی (۸۹۷۸ و سندہ حسن، دوسری نسخہ ۸۹۲۹) لہذا اس

قول سے لواطت کا جواز ثابت کرنا بہت بڑا جھوٹ اور بہتان ہے۔

منکر حدیث: ”(۸) کیا چو ہے قوم بنی اسرائیل کا گمشدہ گروہ ہے۔“

(جلد دوم صفحه نمبر ۲۳۶ روایت نمبر ۵۳۲)

البہرہ رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کہنی اسرائیل کا ایک گروہ گم ہو گیا معلوم نہیں کیا ہوا۔ میرا خالل ہے کہ یہ چوہے (معنی شدہ صورت میں) وہی گم ہوا گروہ ہے یہی وجہ ہے کہ جب ان کے سامنے اونٹ کا دودھ رکھا جاتا ہے تو انہیں چیتے اور جب بکری وغیرہ کا دودھ رکھا جائے تو پی لیتے ہیں پھر میں نے کہب سے یہ حدیث بیان کی تو انہوں نے کہا تم نے خود رسول اللہ ﷺ سے سنا ہے۔ میں نے کہا انہوں نے کی مرتبہ مجھ سے یہی کہا تو میں کہا اور کہا، میں تو رات پر جا ہوا ہوں۔

**تبلیغ:** مُسْعَدہ اقوام کے تین دن سے زیارت زندہ نہ رہنے کی وحی آنے سے متعلق یہ حدیث ہے۔

مندرجہ بالا رواعت آپ کا ذاتی خیال ہے یاد ہی ہے خط کشیدہ الفاظ پر غور کریں..... پھر روایت کا متن دیکھیں کیا آپ یہ بھی نہ جانتے تھے کہ دو چار سال بعد یہی نئی اسرائیل جن کی شاخیں مسح کی گئی تھیں زندہ ہیں نئی کے علم کا یہ تصور (حاواز اللہ)“

(۸) **الجواب:** یہ روایت صحیح بخاری (۳۳۰۵) کے علاوہ درج ذیل کتابوں میں موجود ہے:  
 صحیح مسلم (۷۴۹۹ و ترجمہ دارالاسلام: ۷۳۹۷، ۷۳۹۶) صحیح ابن حبان (الاحسان ۵۲۸ ح ۲۲۲۵ و درس انسخ: ۲۲۵۸) الرقاۃ لابی عوانۃ (اتحاف الہمۃ ۱۵/ ۵۵۵ ح ۱۹۸۷۲ و مسند ابی یعنی (۱۰/ ۲۰۳۱ ح ۲۰۳۱) شرح السنۃ للبغوی (۱۲/ ۲۰۰ ح ۳۲۷۱ و قال:  
 ”هذا حديث متفق على صحته“) مشکل الآثار للطحاوی (۸/ ۳۳۹ ح ۴۰۰۸)  
 اسے امام بخاری رحمہ اللہ سے پہلے امام احمد بن حنبل رحمہ اللہ نے روایت کیا ہے۔

سیدنا ابو ہریرہ رض سے یہ حدیث مشہور تابعی محمد بن سیرین نے بیان کی ہے۔ اس کی دوسری سند ”عن أبي سلمة عن أبي هريرة“ کے لئے دیکھئے مشکل الآثار (طبعہ جدیدہ، تحقیق  
الاخبار: ۲۰۰۹)

معلوم ہوا کہ یہ روایت اصول حدیث کی رو سے بالکل صحیح ہے۔ اسے محدثین کرام

نے بغیر کسی اختلاف کے صحیح فردا دیا ہے۔  
 یہ حدیث دوسری صحیح حدیث کی وجہ سے منسوخ ہے۔ سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ نبی ﷺ نے فرمایا: ”إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَ لِمَ يَهْلِكَ قَوْمًا أَوْ يَعْذِبَ قَوْمًا فَيَجْعَلُ لَهُمْ نَسْلًا“ بے شک اللہ تعالیٰ جب کسی قوم کو ہلاک کرتا ہے تو پھر ان کی نسل باقی نہیں رکھتا (صحیح مسلم: ۲۲۲۳ و ترجمہ دار السلام: ۲۷۲) نیز دیکھئے فتح الباری (۱۹۰) و مشکل الاتمار (۳۸۹/۸، ۳۳۱، ۳۳۲، ۲۶۱، ۳۸۷) منسوخ روایت کو پوچش کر کے صحیح احادیث کا نمانہ اڑانا ان لوگوں کا ہی کام ہے جو قرآن کو ”بالارسول“ سمجھنے کا دعویٰ رکھتے ہیں۔!

منکر حدیث: ”(۹) گوشت کے سڑنے اور عورتوں کے خائن ہونے کی وجہ

(جلد دوم۔ صفحہ ۲۵۳۔ روایت نمبر ۲۷۲)

ابوریڑہ روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا اگر بھی اسرائیل نہ ہوتے تو گوشت کبھی نہ ہوتا اور الہاد اسی تو کوئی ہوتا اپنے شوہر سے خیانت نہ کرتی۔ (روایت ختم ہوئی)

تبصرہ: اگر بھی اسرائیل نہ ہوتے تو گوشت کبھی نہ ہوتا۔ جب کہ تجھ بہاں ہات پر شاہد ہے کہ گوشت کے گلے سڑنے کی وجہ قوم بھی اسرائیل نہیں بلکہ جراثیم ہیں۔ گوشت کا گلنا سڑنا تو ایک کائناتی نظام ہے اور وہ دو اقوام عالم اس کا نئانی نظام میں تصحیح کا ہدایت نہیں بنتا۔

آخر گوشت اب کل کل گل ہڑ جاتا ہے تو بھی اسرائیل سے پہلے بھی یہ نظام کائنات ایسے ہی پڑا رہا ہو گا اور دشمنوں کو اپنے گئے گذرے بڑے بڑے گوں کے بتنا کر پوچھنے کی کیون ضرورت چیز آئی جب اجسام گلے سڑنے نہیں تھے تو وہ ان کی مردہ لاٹھوں کو ہی کمال کر اپنے بت کر دیں میں سچا لیتے ان کے بت بنانے کی کیا ضرورت تھی۔

اور قرآن مجید میں تو صاف اور واضح ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انسان کو مٹی سے پیدا کیا اور دوبارہ اسے مٹی میں ہی اونا دیتا ہے اور پھر بروز قیامت اسے مٹی سے ہی کمال کردا کرے گا۔ اور جس طریقے سے انسان کی مردہ لاٹھ گل کر مٹی ہوئی ہے اس سے بھی آپ واقف ہیں۔

تو اب فرمائیے کہ کیا نبی ﷺ کا یہ فرمان بذریعہ دینی تھا نبوز بالش کیا اللہ تعالیٰ خالق کائنات کو بھی گوشت کے سڑنے کی وجہات معلوم نہ ہیں اور کیا اسے عورتیں اسی وجہ سے خادموں کی خیانتی کرتی ہیں جو جد مندرجہ بالا حدیث میں موجود ہے۔

کیا رذوں معاملات کی وجہات اللہ تعالیٰ کی وجہ فرمودہ ہے؟

﴿كُلُّ نَفْسٍ يَمَّا كَسَّتْ رَهِيَّةً﴾ (مثہلہ ۲۸)

ہر قصہ اپنے اعمال کے بد لے رہا ہے۔ کوئی شخص دوسرے کا بوجو نہیں اٹھائے گا۔ تو کسی بھی غصیت کا (جودہ یا اس کے ہاتھوں کسی حرم کا) ارتکاب آنے والی نسل کے پاؤں کی زنجیر کیکر بن سکتا ہے۔ کسی غصیت کے وجود کو کا ناتی برائیوں کی جگہ اعلاء قرآن ہے۔ لکر آن تو برے اعمال کو خوب قرار دیتا ہے کی غصیت کے وجود کو نہیں (لیں۔۔۔)

(۹) **الجواب:** یہ روایت صحیح بخاری میں دو مقامات پر ہے (۳۲۹۹ من طریق عبد الرزاق، ۳۳۳۰ من طریق عبد اللہ بن المبارک، کلا هما عن معمر عن همام عن أبي هريرة به) صحیح بخاری کے علاوہ یہ روایت درج ذیل کتابوں میں موجود ہے: صحیح مسلم (۳۲۸۸/۲۳) اور ترمذی دارالسلام (۳۲۸۸) صحیح ابن حبان (الاحسان ۷، ۳۱۵۷) محققہ: (۳۲۹) شرح النہی للبغوی (۱۴۲۹) حج ۲۲۳۵ و قال: "هذا حديث متفق على صحته" استخرج على صحیح مسلم لابی فیض الاصبهانی (۱۴۲۳/۳) حج ۲۲۵۰ (۳۲۵۰)

امام بخاری سے پہلے اسے درج ذیل محدثین نے روایت کیا ہے:

ہمام بن مدبہ (الصعیدۃ: ۵۸) احمد بن حنبل (المسند ۲۱۵/۲ ح ۸۱۵۵)

ہمام بن مدبہ بالا جماع ثقہ ہیں الہذا یہ روایت بخاطر اصول حدیث بالکل صحیح ہے۔ اس کے دوسرے شواہد کے لئے ویکھئے مسند اسحاق بن راہویہ (۱۱) و مسند احمد (۳۰۲۲) و حلیۃ الاولیاء (۳۸۹/۸) اور مسند رکحاکم (۱۷۵/۳)

مکر حدیث نے اس حدیث کو رد کرتے ہوئے لکھا ہے کہ "جب کہ تجربہ اس بات پر شاہد ہے کہ گوشت سڑ نے کی وجہ قوم بنی اسرائیل نہیں بلکہ جراثیم ہیں....."

عرض ہے کہ کیا ان جراثیم کی وجہ سے خود بخود گوشت خراب ہو جاتا ہے یا اس کے خراب ہونے میں اللہ تعالیٰ کی مشہد ہے اور یہ جراثیم اسی کے پیدا کر دے ہیں؟

نام نہاد تجربے کی وجہ سے صحیح حدیث کا رد کرنا انھی لوگوں کا کام ہے جو یہ کہتے ہیں کہ رسول کا کام صرف قرآن پہنچانا تھا، اس نے پہنچا دیا۔ اب قرآن کو سمجھئے اور اس پر عمل کرنے کے لئے مسکرین حدیث کے نزدیک رسول کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔!!

مسکرین حدیث سے درخواست ہے کہ اس صحیح حدیث کو رد کرنے کے لئے قرآن مجید

کی وہ آیت پیش کریں جس میں یہ لکھا ہوا ہو کہ بنی اسرائیل کے وجود سے پہلے بھی دنیا میں گوشت گل سڑھا تھا۔ اگر قرآن سے دلیل پیش نہ کر سکیں تو پھر ایسی مشین ایجاد کریں جس کے ذریعے سے وہ لوگوں کو زمانہ بنی اسرائیل سے پہلے والے دور میں لے جا کر دکھادیں کہ دیکھو یہ گوشت گل سڑھا ہے۔ اور اگر ایسا نہ کر سکیں تو پھر سوچ لیں کہ بنی کریم علیہ السلام کا فرمان رد کرنے والوں کا کیا انسجام ہو گا؟

تنبیہ: بعض علماء نے اس حدیث کی کمی تشریحات لکھی ہیں مثلاً دیکھئے ”مشکلات الأحادیث النبویة و بیانہا“ (ص ۱۱) لیکن ظاہر الفاظ کتاب و مفت پر ایمان لانے میں ہی صحات ہے۔ الا یہ کہ کوئی صحیح دلیل قریبہ صارفہ بن کر ظاہر کو مجاز کی طرف پھیردے۔ و الحمد للہ مذکور حدیث: ”(۱۰) نبوست تین چیزوں میں ہے؟“

(جلد دوم صفحہ نمبر ۱۸ روایت نمبر ۱۲۲)

اہن عمر سے روایت ہے کہ رسول ﷺ کو فرماتے سن ہے کہ نبوست صرف تین چیزوں میں ہے۔ گھوڑے میں، عورت میں اور گھر میں۔

(روایت نمبر ۱۲۳) مہل بن سعد سعیدی روایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ہے اگر نبوست کی چیز میں ہوتی تو عورت میں ہوتی، مکان میں ہوتی۔ گھوڑے میں ہوتی۔

تبرہ: مذکورہ بالا روایات ۱۲۲، ۱۲۳، ۱۲۴، اپنام تصریح آپ ہیں۔ ایک روایت میں تین چیزوں میں نبوست ہی ان کی گئی ہے جب کہ الشَّعَالِيُّ نے ہر چیز کو بات پیدا کیا ہے تو خوب اور باطل پیدا نہیں کیا۔ انسان کا کردار تو نبوس ہو سکتا ہے لیکن اللہ تعالیٰ کی کمی مکون کی تخلیق میں نبوست نہیں ہوتی۔ الشَّعَالِيُّ کی ہر مخلوق کے تماگ خبر پہنچی ہوتے ہیں۔ دوسری روایت میں شرط لفظی ہے کہ اگر نبوست ہوتی تو ان تین چیزوں میں ہوتی۔ ایک ہی صفحہ پر ایسی مختلاف روایات کی مثال کہیں ملنا ناممکن ہے اور پھر ان دونوں روایات کو تو کہہ کر نبی ﷺ کے ذریعے الشَّعَالِيُّ کی طرف منسوب کیا جاتا ہے۔

(۱۰) الجواب: سیدنا عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کی بیان کردہ یہ روایت صحیح بخاری میں چار مقامات پر ہے۔ (۵۸۷۴، ۵۸۷۵، ۵۸۷۶، ۵۸۷۷)

صحیح بخاری کے علاوہ یہ روایت درج ذیل کتابوں میں بھی موجود ہے:

صحیح مسلم (۲۲۵ تر قیم دار السلام: ۵۸۰۵، ۵۸۰۶) التوکل للہ امام ابن خزیمہ (اتحاد المحدث)

۸/۳۰ ح ۹۳۳۲ و سنن ابی داود (۳۹۲۲) و سنن الترمذی (۲۸۲۲) و قال: هذا حديث صحيح  
و سنن النسائی (۲/۲۲۰ ح ۳۵۹۸، ۳۵۹۹) و سنن ابی ماجہ (۱۹۹۵) و شرح معانی الآثار  
للطحاوی (۲۱۳/۲) و مشکل الآثار (تخفیف الآثار) (۲۱۸/۲۰۵ ح ۲۱۸) و شرح النبی للبغوی  
۹/۱۳ ح ۲۲۲۲ و قال: "هذا حديث متفق على صحته" (منابی بعلی) (۵۳۳) (۵۳۵، ۵۳۹)  
(۵۵۳۵، ۵۳۹)

امام بخاری سے پہلے درج ذیل محدثین نے اسے روایت کیا ہے:

امام مالک (الموطا ۲/۲ ح ۹۷۲، ۱۸۸۳ ح ۲۲۸، ۹/۱۰، التہبید ۲۲۸) عبد الرزاق (المصنف ۱۰/۱۱ ح ۹۵۲)  
ابوداؤد الطیاری (۱۸۲۱) ابو بکر الحمیدی (۲۲۱) اور احمد بن حبیل (۲/۸ ح ۲۵۳۳، ۵۲/۲، ۵۲/۳)  
(۱۳۶، ۱۲۶، ۱۱۵)

سیدنا عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے اسے درج ذیل حبیل القدر تابعین نے بیان کیا ہے:

① سالم بن عبد اللہ بن عمر      ② حمزہ بن عبد اللہ بن عمر  
معلوم ہوا کہ یہ حدیث بالکل صحیح ہے، اسے شاذ یا معلوم قرار دینا غلط ہے لیکن یہ حدیث  
دوسری روایات کی وجہ سے منسوخ ہے۔  
نبی کریم ﷺ نے فرمایا: "إِنَّ كَانَ الشَّوْمُ فِي شَيْءٍ فَفِي الدَّارِ وَالْمَرْأَةِ وَالْفَرْسِ"  
اگر بدشگوں کی چیزیں ہوتی تو گھر، عورت اور گھوڑے میں ہوتی۔  
(صحیح بخاری: ۵۰۹۳ و صحیح مسلم: ۲۲۲۵، دارالسلام: ۵۸۰۹، ۵۸۰۹ ان ابن عمر رضی اللہ عنہ)

یہ روایت اس مفہوم کے ساتھ درج ذیل صحابہ سے بھی موجود ہے:

① سہل بن سعد الساعدی (صحیح بخاری: ۵۰۹۵، ۲۸۵۹ و صحیح مسلم: ۲۲۲۶، دارالسلام: ۵۸۱۰)  
② جابر بن عبد اللہ الانصاری (صحیح مسلم: ۲۲۲۷، دارالسلام: ۵۸۱۲)

خلاصہ تحقیق: یہ روایت با اصول محدثین بالکل صحیح ہے لیکن دوسری روایات کی وجہ سے  
منسوخ ہے۔ یہ علیحدہ بات ہے کہ دنیا میں جگہ اے فساد کی جزا عام طور پر یہی تین چیزیں ہیں۔  
عورت، گھر (زمیں) اور گھوڑا (یعنی فوجیں)۔ واللہ اعلم

نبی ﷺ کا فرمان ہے کہ ”لاطیرة“، کوئی نجوست اور بدشکونی نہیں ہے۔

(صحیح بخاری: ۵۷۵۳، صحیح مسلم: ۲۲۲۳، مسنون سیدنا ابی ہریرہ رض)

نیز دیکھئے فتح الباری (۶۳-۶۰۶) تحقیق ح ۲۸۵۸، ۲۸۵۹، ۲۸۶۰) والحمد للہ

مکر حدیث: ”(۱۱) صحابہ رضی اللہ عنہم کی کردار کشی

(جلد اول۔ صحیح نسروہ روایت نمبر ۲۲۱)

سین این علی ؑ علی بن ابی طالب سے روایت کرتے ہیں کہ

نے بیان کیا کہ مجھے رسول اللہ ﷺ کے ساتھ بدر کے دن ایک اونٹی میں اور پھر رسول اللہ ﷺ نے ایک اونٹی اور دی ان دونوں کو ایک دن میں نے ایک انصاری کے دروازے پر بخایا اور میں ارادہ کر رہا تھا کہ ان دونوں پر اذخرا دکر لے جاؤں تاکہ پیوں اور میرے ساتھی تیھا گع کا ایک سار تھا اس سے فاطمہ کے ولیہ کی دعوت میں مددوں حمزہ بن عبدالمطلب اسی گھر میں شراب لی رہے تھے ان کے ساتھ ایک گانے والی تھی الایا حمزہ بشرف النواء۔ اے حمزہ آگاہ رہو فرہہ اونٹیاں لے لو۔ حمزہ ان دونوں اونٹیوں کی طرف تکوar لے کر جھپٹ پڑے ان کے کوہاں کاٹ ڈالے اور کوئی بھے کاٹ ڈالے پھر ان دونوں کی کھجیاں کاٹ ڈالیں میں نے این شہاب سے پوچھا کوہاں کیا ہوا کہا کوہاں کاٹ کر لے گئے این شہاب کا بیان ہے کہ علی نے کہا کہ میں نے ایسا منظر دیکھا جس نے مجھے دہشت زدہ کر دیا۔ میں (یعنی علی) نبی ﷺ کے پاس حاضر ہوا اور آپ کے پاس زینہ بن حارثہ بھی تھے۔ میں نے آپ سے واقع بیان کیا تو آپ چلے اور آپ کے ساتھ زید بھی چلے میں بھی آپ کے ساتھ روانہ ہوا۔ آپ حمزہ کے پاس پہنچے اور بہت غصہ ہوئے حمزہ نے تکہ اخہانی اور کہا کیا تم میرے باپ دادوں کے غلام ہو؟ رسول اللہ ﷺ ایسے پاؤں والیں ہو گئے اور ان کے پاس سے چلے گئے (یہ شراب کے درام ہونے سے پہلے کا واقعہ ہے)۔

تبرہ: کیا غیر حرم کے ساتھ گناہ بھی سماج تھا اس کے علاوہ دوسری روایت اسی مضمون کی جو بخاری جلد دوم صفحہ ۵۱۵ روایت نمبر ۱۱۸ میں یادوں کی جمل کا بھی ذکر ہے علی کی اجازت کے بغیر ان کی رواۃ تھیں کا جملہ کا کر دیا۔

صحابہ کا یہ کردار غلبہ قرآن سمجھا جائے گا لہذا یہ حقیقت کی بجائے صحابہ پر بہتان ہو گا۔

(۱۱) الجواب: یہ روایت صحیح بخاری میں پانچ مقامات پر موجود ہے۔

(صحیح بخاری: ۲۰۸۹، ۲۰۹۱، ۲۰۹۳، ۲۰۹۵، ۲۰۹۷ مختصر اعظم)

صحیح بخاری کے علاوہ یہ روایت درج ذیل کتابوں میں بھی موجود ہے:

صحیح مسلم (۱۹۷۹، ترتیب دار السلام: ۵۱۲۷-۵۱۳۰) صحیح ابن حبان (الاحسان ۷/۳۳) و مسنون ابی داود (۳۵۱۹) و مسنون ابی عوانہ (۲۵۸/۵) صحیح ابی عوانہ (۲۵۲، ۲۵۱، ۲۵۰، ۲۲۹، ۲۲۸) و مسنون ابی داود

(۲۹۸۲) و السنن الکبری للبیہقی (۱۵۳، ۳۳۲، ۳۳۱) و مسنابی یعلی (۵۲۷)

امام بخاری رحمہ اللہ سے پہلے یہ حدیث امام احمد رحمہ اللہ نے بیان کی ہے۔  
و یکھے مسنداحمد بن حنبل (۱۲۰) (۱۲۰)

اس تفصیل سے معلوم ہوا کہ یہ روایت صحیح ثابت اور مشہور ہے۔ اس سلسلے میں چند اہم معلومات درج ذیل ہیں:

① یہ واقعہ غزوہ احد (۵۳) سے پہلے اور غزوہ بدر (۵۲) کے بعد کا ہے۔

② شراب (خمر) کی حرمت کا حکم ۲۵ یا ۲۶ میں نازل ہوا۔ اس سے پہلے شراب حرام نہیں ہوئی تھی۔

③ اس حدیث میں فریکر کے دو دور میں گانے والی لوڈیوں کا گانا حرام نہیں ہوا تھا۔ یاد رہے کہ اس روایت میں مویتی کے آلات کا ذکر نہیں بلکہ صرف لوڈی کا (آواز سے) گانا مکور ہے۔ گانے بجانے کی حرمت دوسری احادیث سے ثابت ہوتی ہے۔ (خلاد یکھے صحیح بخاری: ۵۵۹۰)

لہذا اس روایت سے گانے بجانے کے جواز پر استدلال کرنا منسوخ ہے۔

④ بعض صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے زنا کا صدور کبھی ثابت ہے۔ (دیکھے صحیح بخاری: ۲۸۲۰ و صحیح سلم: ۱۶۹۱)

⑤ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم بخشے ہوئے اور جنپی ہیں۔ نبی کریم ﷺ نے فرمایا:

((اطلع اللہ علی اہل بدر فقال: اعملوا ما شتمم، فقد غفرت لكم))

بدری صحابیوں کے سامنے اللہ ظاہر ہوا اور فرمایا: جو چاہو کرو، میں نے تمہیں بخش دیا ہے۔

(مسند احمد: ۲۹۵۲، ۲۹۰۷ و مسنده حسن)

سیدنا امیر حمزہ البدری رضی اللہ عنہ کا یہ عمل نشے کی وجہ سے تھا، انھیں اللہ نے بخش دیا اور جنت الفردوس میں داخل کر دیا ہے لہذا مذکورین میں حدیث کا یہ کہنا کہ "صحابہ کا یہ کردار حلاف قرآن سمجھا جائے گا" مردود ہے کیونکہ یہ واقعہ حرمت خمر سے پہلے کا ہے۔

مذکور حدیث: "(۱۲) کیا وحی خیالِ مشکوک کا نام ہے۔

(جلد دوم صفحہ ۲۶۳ روایت نمبر: ۵۸۲)

ابو سعید خدراوی روات کرتے ہیں کہ رسول نے فرمایا: **الشَّفَاعَى** قیامت کے دن فرمائے گا اے آدم۔ وہ عرض کریں گے میں حاضر ہوں اور بار بیانی میں ہوں اور ہر بھائی تیرے ہاتھ میں ہے۔ **الشَّفَاعَى** فرمائے گا دوزخ میں جانے والا لکھر کا لودہ عرض کریں گے دوزخ کا کتنا لکھر ہے۔ **الشَّفَاعَى** فرمائے گا فی ہزار نو سو نادے دوزخ میں اور ایک جنت میں جائے گا پس وہ ایسا وقت ہو گا کہ خوف کے مارے پیچے بوڑھے ہو جائیں گے اور ہر حامل کا عمل گرجائے گا اور تم کو لوگ نہ کسی ای حالت میں نظر آئیں گے حالانکہ دو ناش میں نہ ہوں گے بلکہ **اللَّهُ** کا غذ بخت ہو گا صحابہ نے عرض کیا یا رسول اللہ ہم میں سے جنت میں چانوں الی ہزار ایک کوں ہو گا آپ نے فرمایا: خوش ہو جاؤ کیونکہ تم میں ایک آدمی ہو گا اور یا بیوچ ماجوہ میں سے ایک ہزار۔ پھر آپ نے فرمایا: تم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ میں یہری جان ہے مجھے اسد ہے کہ تم جنت کا جو حقائی حصہ ہو گے تو ہم لوگوں نے تکمیر پڑھی پھر آپ نے فرمایا: مجھے اسد ہے کہ تم الٰہ جنت کا ایک تھائی حصہ ہو گے ہم نے پھر تکمیر کی تو آپ نے فرمایا تم الٰہ جنت کا نصف ہو گے لیکن تم نصف اور نصف دوسرے لوگ ہوں گے ہم نے پھر تکمیر کیا آپ نے فرمایا تم تو اور لوگوں کے مقابلے میں ایسے ہو جیسے سیاہ بال غدیر بدل کے جسم پر یا سفید بال سیاہ بدل کے جسم پر۔ (رواہت ثہم)

تبرہ: خط کشیدہ والغاظ پر غور فرمائیں کیا تو ایسے ہی الفاظ میں ہازل ہوتی ہے لیکن مجھے امید ہے یا یہ کہا جاتا ہے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کیا **الشَّفَاعَى** بھی حقی طور پر ایک بات نہیں جلانا۔ کیا تو خیال ملکوک کا نام ہوتا ہے۔ نوٹ: خلائق میں ودرسے مقام پر یعنی کتاب التفسیر میں بھی اسی مضمون کی روایت ہے ذی تفسیر آہت ہر قری اناس تکلی ف روایت نمبر ۲۸۵۲، ۲۸۵۳، ۲۸۵۴ جلد دوم۔

(۱۲) **الجواب**: یہ حدیث صحیح بخاری میں تین مقامات پر موجود ہے۔ (۷۵۳۰، ۳۲۹۱، ۳۲۹۸)

اسے امام بخاری کے علاوہ درج ذیل محدثین نے بھی روایت کیا ہے:

مسلم (۱۴۱: ۲۲۲) والنسائی فی الکبری (۳۳۶: ۲۲۲) والشیر (۳۵۹: ۱۳۳) ابو عوانہ (المسند ۸۸/ ۹۰)

عبد بن حمید (المسنون: ۹۱) ابن جریر الطبری (الشیری: ۱۷۸، ۱۷۷) تہذیب الآثار (۵۲۲: ۱۷۷) الہبی

(شعب الایمان: ۳۶۱) ابن منده (الایمان: ۸۸۱)

امام بخاری سے پہلے درج ذیل محدثین نے اسے روایت کیا ہے:

احمد بن حنبل (المسند ۳۲/ ۳۲) وکیع (نیجہ وکیع عن الاعمش ص ۸۵، ۸۶: ۲۷)

سیدنا ابو سعید الخدراوی **الشَّفَاعَى** کے علاوہ اسے سیدنا عبد اللہ بن مسعود **الشَّفَاعَى** نے بھی بیان کیا ہے۔ دیکھئے صحیح بخاری (۶۵۲۸، ۲۲۳۲) و صحیح مسلم (۲۲۱)

الہذا یہ روایت بالکل صحیح اور قطعی الثبوت ہے۔ اس میں ”خیال مشکوک“ والی کوئی بات نہیں بلکہ نبی کریم ﷺ نے درجہ درجہ اپنے صحابہ کے ایمان کو مضبوط کرنے کے لئے پہلے ایک چوتھائی پھر ایک ثلث اور آخر میں نصف کا ذکر فرمایا۔ یہ عام لوگوں کو بھی معلوم ہے کہ نصف میں ایک ثلث اور ایک چوتھائی دونوں شامل ہوتے ہیں الہذا مذکورین حدیث کا اس حدیث پر حملہ مردود ہے۔ مذکورین حدیث کی ”خدمت“ میں عرض ہے کہ سورۃ الصُّفۃ کی آیت نمبر ۱۲۳ کی وہ کیا تشریح کرتے ہیں؟ (نیز دیکھئے ص ۲۸، ۲۹)

دوسرے یہ کہ حدیث مذکور کس قرآنی آیت کے خلاف ہے؟

مذکور حدیث: ”(۱۳) کیا وحی مشکوک ہوتی ہے؟

(جلد اول صفحہ ۸۳ روایت نمبر ۲۲۲۳)

ابو جہر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ دو آدمیوں نے ایک دوسرے کو گالی دی ایک مسلمان اور دوسرے یہودی تھا مسلم نے اس ذات کی جس نے محمد ﷺ کو ساری دنیا پر فضیلت دی اور یہودی نے کہا تھا ہے اس ذات کی جس نے موئی کو ساری دنیا پر فضیلت دی۔ مسلمان نے یہ سن کر یہودی کے چہرے پر چھپا مارا۔ یہودی نبی ﷺ کے پاس پہنچا اور جو کچھ مسلمان اور اس کے درمیان گذر اختابیان کر دیا۔ نبی ﷺ نے مسلمان کو بلایا اور اس کے تعلق پر چھا اس نے سارا حال بیان کیا نبی ﷺ نے فرمایا: مجھ کو موئی پر فضیلت نہ دو اس لئے کہ لوگ قیامت کے دن بیویوں ہو جائیں گے میں بھی ان لوگوں کے ساتھ ہوں گے۔ میں بھی ہو جاؤں گا سب سے پہلے بھی ہوں آئے گا۔ میں دیکھوں گا کہ موئی عرش کا کونہ پکڑے ہوئے ہوں گے۔ میں بھی جانتا کہ وہ ہوئی ہوگے۔ مجھ سے پہلے ہوئی ہوں میں آجائز گے بالذاتی نے ان کو بیویوں سے مشق کرنا ہے۔ (روایت نعمت)

تبرہ: میں بھیں جانتا اور باتی خطا کشیدہ الفاظ پر غور فرمائیں۔ سب لوگوں کی بے ہوشی پر اطلاع دے دی اور اگلی اطلاع پذیری وحی نہیں کی ”میں بھیں جانتا“ اور دوسرے لفظ ”یا“ پر غور فرمائیں۔ کیا وحی مشکوک ہوتی ہے؟ و ماعلینا الابلغ العین“

(۱۳) اجواب: یہ حدیث صحیح بخاری میں سات مقامات پر ہے۔ (۳۲۱، ۳۲۰۸، ۳۲۱۲، ۳۲۱۲، ۲۸۱۳، ۲۷۲۴، ۲۵۱۸، ۲۵۱۷)

اسے امام بخاری کے علاوہ درج ذیل محدثین نے بھی روایت کیا ہے:

مسلم بن الحجاج (صحیح مسلم: ۲۲۷۳) طحاوی (مشکل الآثار، طبعہ قدیمہ ار ۳۲۵، معانی الآثار

سیخ بخاری پر اعتماد احادیث حاصلی بجا رہ

(۳۱۶/۳) ابو یعلی (المسند: ۲۶۳) النسائی (السنن الکبری: ۵۸، ۷۷، ۷۸) ابو داود (السنن: ۳۶۷) ترمذی (السنن: ۳۲۵) و قال: ”هذا حديث حسن صحيح“، ابن ماجہ (السنن: ۳۲۷/۳) البغوي (شرح السنة: ۱۵/۳۰۲) و قال: ”هذا حديث متفق على صحيح“، ابی حمیعی (دلائل النبوة: ۳۹۲/۵)

امام بخاری رحمہ اللہ سے پہلے امام احمد رحمہ اللہ نے اسے روایت کیا ہے۔ دیکھئے منہج احمد بن حنبل (۲۵۰، ۲۶۲/۲)

یہ روایت سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے درج ذیل جلیل القدر ثقہ تابعین نے بیان کی ہے۔

① سعید بن الحسیب ② ابو سلمہ بن عبد الرحمن

③ عامر الشعی

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے علاوہ اسے سیدنا ابو سعید الخدیری رضی اللہ عنہ نے بھی روایت کیا ہے۔

(صحیح بخاری: ۲۳۲، صحیح مسلم: ۲۳۷/۲) و مصنف ابن ابی شیبہ: ۱۰۶/۵۲۶ ح ۳۸۸

معلوم ہوا کہ یہ روایت بالکل صحیح یہ لہذا منکر حديث کا اس سے ”کیا وحی مٹکوں ہوتی ہے؟“ کشید کرنا باطل ہے۔

رسول کریم ﷺ کا یہ ارشاد کہ ”میں نہیں جانتا“، لغت قرآن کریم کی درج ذیل آیت کے مطابق ہے۔

﴿وَلَا أَعْلَمُ الْغَيْبَ﴾ [آپ کہہ دیں کہ....] اور میں غیب نہیں جانتا۔ (سورة الانعام: ۵۰)

نیز ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿وَإِنْ أَدْرِي أَقْرِبُ أُمْ يَعِيدَ مَا تُوَعَّدُونَ﴾ (سورة الاعیاء: ۱۰۹)

ترجمہ از شاہ ولی اللہ الدہلوی: ”وَنَحْنُ دَانِمُ كَرْزَدِیکَ اسْتِ یا دُور اسْتِ آنچہ وَعْدَه دَادَه مِیشَوَیدَ“

(ص: ۳۹۹)

ترجمہ از شاہ عبد القادر: ”اور میں نہیں جانتا، نزدیک ہے یادو رہے، جو تم کو وعدہ ملتا ہے“

(ص: ۳۹۹)

ترجمہ از احمد رضا خان بریلوی: ”میں کیا جانوں کہ پاس ہے یادو رہے وہ جو تمہیں وعدہ دیا

جاتا ہے،" (ص ۵۲)

معلوم ہوا کہ مفکرین حدیث، احادیث صحیحہ کی مخالفت کے ساتھ ساتھ قرآنی آیات کے بھی مخالف ہیں۔ ان کے پاس نہ حدیث ہے اور نہ قرآن ہے، بل وہ اپنی خواہشات اور بعض نامنہاد "مفکرین قرآن" کے خود ساختہ نظریات و تحریفات کے پیچھے دوڑ رہے ہیں۔ مر نے سے پہلے پہلے رب کریم کی طرف سے مہلت ہے، جو شخص تو بہ کرنا چاہے کر لے ورنہ یاد رکھے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے باغیوں اور سرکشوں کے لئے جہنم کی دھکتی ہوئی آگ تیار کر رکھی ہے۔ اے اللہ! تو ہمیں اپنی پناہ میں رکھ۔ اے اللہ! تو ہمیں کتاب و سنت پر ثابت قدم رکھ اور اسی پر ہمارا خاتمہ فرم۔ اے اللہ! ہمارے سارے گناہ معاف فرمادے، آئم۔ [انتہی]

(۱۳۲۶ھ - القعدہ ۱۴۲۶ھ)

## صحیح بخاری پر مجرمانہ حملے اور ان کا جواب

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على رسوله الأمين، أما بعد:  
 اگر پوچھا جائے کہ چور کی دشمنی سب سے زیادہ کس سے ہوتی ہے؟ تو اس کا آسان جواب یہ ہے کہ چوکیدار سے! کیونکہ چوکیدار ہی وہ شخصیت ہے جسے ختم کے یا ہٹائے بغیر چور چوری نہیں کر سکتا۔ بالکل اسی طرح تمام الٰی کفر، الٰل باطل، الٰل بدعت اور گمراہوں کا نشانہ علمائے حق بنتے ہیں۔ مثلاً یہود، نصاریٰ، ہندو، آلی قادیانی، منکرین حدیث اور مبتدیین کی تلقید کا نشانہ صوابہ کرام و سلف صالحین بنتے ہیں۔ اسی سلسلے میں ایک منکر حدیث ڈاکٹر شیخ احمد نے ”اسلام کے مجرم“ نامی کتاب لکھ کر، صحیح بخاری و سلف صالحین پر مجرمانہ حملے کر کے یہ تاثر دینے کی کوشش کی ہے کہ ڈاکٹر صاحب تو اسلام اور قرآن کے بڑے خیر خواہ ہیں۔ اس مختصر و جامع مضمون میں ڈاکٹر شیخ صاحب اور ان کی نام نہاد ”مجلس شوریٰ“ کے صحیح بخاری پر اعتراضات کے جوابات پیش خدمت ہیں:

تثبیتیہ: اس کتاب کے صفحہ ۳ پر سعودی شیخ مفتی اعظم عبد العزیز بن عبد اللہ بن باز رحمہ اللہ کی طرف منسوب ایک جعلی خط شائع کیا گیا ہے، جس کا انسانی آنکھ سے پڑھنا ناممکن ہے جبکہ شیخ ابن باز رحمہ اللہ احادیث صحیح کو جدت سمجھتے تھے۔ آپ نے جمیت سنت پر ایک رسالہ ”وجوب العمل بسنة الرسول صلی اللہ علیہ وسلم و کفر من انکرها“ [سنۃ رسول پر عمل کا واجب اور اس کا انکار کرنے والے کا کفر] لکھا ہے اور اس میں منکرین حدیث کا دلائل سے بھر پورا کیا ہے۔ شیخ ابن باز رحمہ اللہ کے نزدیک حدیث اسی طرح جدت ہے جس طرح قرآن جدت ہے۔ (دیکھئے مجموع فتاویٰ و مقالات متنوع ج ۱ ص ۲۲۵، ۲۲۱، ۲۱۹، ۲۱۶)

شیخ صاحب کے فتاویٰ میں صحیح بخاری و صحیح مسلم کے ہزاروں حوالے موجود ہیں۔ وہ ان سے

استدلال کرتے اور انھیں جدت و ثابت سمجھتے تھے۔ ایک جگہ شیخ ابن باز حمد اللہ فرماتے ہیں: ”وأهم كتب الحديث وأصحها صحيح البخاري وصحيح مسلم فليكثر من مرا جعثهما والإستفادة منهما“ کتب حدیث میں اہم ترین اور صحیح ترین صحیح البخاری و صحیح مسلم ہیں الہمہ ان دونوں کتابوں کی کثرت سے مراجعت اور ان سے استفادہ کرنا چاہئے۔ (مجموع فتاویٰ و مقالات ابن باز ۲۳۰/ ۲۳۰، جواہ المکتبۃ الشاملۃ)

شیخ ابن باز رحمہ اللہ کی طرف جس ”حدیث“ کو منسوب کیا گیا ہے، اس کا متن درج ذیل ہے:  
 ”إذا روي عنی حديث فاعر ضوه (علي) كتاب الله فإن وافق فاقبلوه ولا  
 تذروه“ [اگر مجھ سے کوئی حدیث روایت کی جائے تو اسے کتاب اللہ پر پیش کرو پھر اگر وہ  
 اس کے موافق و مطابق ہو تو اسے قبول کرلو اور نہ چھوڑو۔]

یہ روایت ان الفاظ یا مفہوم کے ساتھ حدیث کی کسی باسنہ کتاب میں سند کے ساتھ مردی نہیں ہے بلکہ محض بے اصل اور باطل روایت ہے۔ شیخ محمد طاہر پنچی ہندی (متوفی ۱۹۸۶ھ) نے اسے اپنی کتاب تذکرۃ الموضوعات میں ذکر کر کے مشہور محدث خطابی سے نقل کیا کہ ”وضعۃ الزنادقة .. اسے زندیقوں نے گھڑا ہے۔ (ص ۲۸)

زندیقوں اور کافروں کی گھڑی ہوئی اس روایت کو ایک عام طالب علم بھی بطور استدلال پیش نہیں کر سکتا تو شیخ ابن باز رحمہ اللہ کس طرح پیش کر سکتے تھے؟ دوسرے یہ کہ یہ بے اصل، باطل اور گھڑی ہوئی روایت بذاتِ خود قرآن مجید کے خلاف ہے۔

ارشادِ باری تعالیٰ ہے: «وَمَا أَنْكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ» اور تمیسِ رسول جو دے تو اے لکھو۔ (لکھنے ہے)

اس قرآنی آیت سے معلوم ہوا کہ رسول ﷺ کا ہر حکم واجب التسلیم ہے لہذا رسول کی صحیح و ثابتت حدیث کو قرآن پر پیش کرنے کا سوال ہی یہاں تک ہوتا۔

ڈاکٹر صاحب اینڈ پارٹی نے چونکہ صحیح خاری پر مجرمانہ حملے کئے ہیں لہذا ان کا اعتراض مجرم کے لفظ سے لکھ کر اس کا جواب لکھا گیا ہے۔

مجرم (۱): ”فرمایا حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے امت کا بہترین آدمی وہ ہے جس کی زیادہ بیویاں ہوں۔

(امام بخاری کتاب النکاح صفحہ ۵۲) ”(اسلام کے مجرم ص ۲۲)

الجواب: نبی کریم ﷺ کی طرف مسحوب یہ روایت صحیح بخاری میں قطعاً موجود نہیں ہے۔

صحیح بخاری میں تو یہ لکھا ہوا ہے کہ سعید بن جبیر نے کہا: مجھ سے ابن عباس نے کہا: کیا تم نے شادی کی ہے؟ میں نے کہا: نہیں، انھوں نے فرمایا: پس شادی کرو کیونکہ اس امت کا بہتر وہ ہے جس کی بیویاں سب سے زیادہ ہیں۔ (کتاب النکاح باب کثرۃ النساء ص ۵۰۶۹)

سیدنا ابن عباس رضی اللہ عنہ کے قول کو نبی کریم ﷺ کی حدیث بنا دینا اذکر شیر احمد جیسے کذابین کاہی کام ہے۔ یاد رہے کہ ابن عباس رضی اللہ عنہ کے اس قول کا مطلب یہ ہے کہ اس امت کے سب سے بہترین انسان سیدنا محمد رسول اللہ ﷺ کی (ایک وقت میں) سب سے زیادہ بیویاں تھیں۔ دیکھئے فتح الباری (۱۱۲/۹) الہذا شادی نہ کرنے کے مقابلے میں شادی کرنا افضل ہے۔

مجرم (۲): ”نبی صلی اللہ علیہ وسلم اپنی تمام بیویوں کے پاس ہر رات میں دورہ فرمایا کرتے تھے اور وہ تعداد میں ۹ تھیں۔ (امام بخاری کتاب النکاح صفحہ ۵۲) ” (اسلام کے مجرم ص ۲۲)

الجواب: صحیح بخاری میں ”فی لیلۃ واحدة“ ایک رات میں (ح ۵۰۸۸) لکھا ہوا ہے تاکہ ”فی کل لیلۃ“ الہذا اکثر صاحب نے ”ہر رات“ کا لفظ لکھ کر صحیح بخاری پر جھوٹ بولتا ہے۔

شوہر کا اپنی بیوی کے پاس جانا یا اپنی بیوی سے جماع کرنا کوئی جرم نہیں ہے لہذا اعتراض کی جنہی وہی باطل ہے۔ نام نہاداً اکثر نے طنزیہ انداز میں نبی ﷺ کے بارے میں ”جنی مشین نہ تھے“ کے الفاظ لکھ کر آپ کی توہین کی ہے جس طرح بیود و نصاری اور کفار آپ ﷺ کی ازدایج مطہرات کا غلط طریقے سے ذکر کر کے آپ ﷺ کی توہین کرتے ہیں۔ نبی ﷺ کے بارے میں اپنی زبان اور قلم کو ہر وقت لگام دینی چاہئے ورنہ عین ممکن ہے کہ نہ صرف سارے اعمال ضائع ہو جائیں بلکہ دائرہ اسلام سے ہی خارج ہو جائے اور خبر بھی نہ ہو۔ رسول اللہ ﷺ کا ایک رات میں اپنی ساری (۹) بیویوں کے پاس تشریف لے جانا

امام بخاری سے پہلے امام احمد بن حنبل (المสด ۳، ۹۹، ۱۶۱، ۱۸۵، ۲۲۵) امام ابن ابی شیبہ (المصنف ار ۲۷۱ ح ۱۵۶۱) امام عبد الرزاق (المصنف ۱/ ۲۷۵ ح ۱۰۶۱) وغیرہم نے مختلف سندوں کے ساتھ بیان کر رکھا ہے۔

مندر احمد (۱۶۰ ح ۱۲۶۳۲) و مندر عبد بن حمید (۱۲۶۳، ۱۳۲۵) اور مندر الداری (۵۳) کی صحیح حدیث سے ثابت ہوتا ہے کہ یہ ایک دن (ورات) کا واقعہ ہے۔ ایک دن رات کے واقعے کوڈا اکثر صاحب "ہرات" کا لفظ لکھ کر مسخرہ بازی کر رہے ہیں۔

مجرم (۳): "انس بن مالکؓ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنی سب یوں کے پاس ایک گھنٹے کے اندر دو رہ فرمالیا کرتے تھے اور وہ گیارہ تھیں۔ (کتاب الغسل میں امام بخاری کے نام سے اس حدیث کا عنوان لکھا گیا ہے۔ "ایک ہی غسل سے جماع کے بعد جماع تمام یوں سے کرنا") (صحیح بخاری جلد دوم) " (اسلام کے مجرم ۲۲)

الجواب: یہ روایت "الساعۃ الموَاحِدۃ" کے الفاظ کے ساتھ صحیح بخاری (۲۶۸) میں موجود ہے۔ صحیح بخاری سے پہلے یہ حدیث مندر احمد (۲۹۱ ح ۳) وغیرہ میں مذکور ہے۔ یہاں الساعۃ الموَاحِدۃ سے زمانے کا ایک حصہ مراد ہے نہ کہ ماہرین فلکیات کی اصطلاحات (دیکھئے ارشاد الساری ار ۳۲۵ و فتح الباری ار ۲۷۳) افٹ میں وقت اور زمانے کے ایک حصے کو بھی الساعۃ کہتے ہیں۔ دیکھئے القاموس الوجید (ص ۸۲۳) الہذا اکثر صاحب کا "ایک گھنٹے کے اندر" والا ترجیح غلط ہے۔ یہ بات عام لوگوں کو بھی معلوم ہے کہ نبی ﷺ کے زمانے میں مروجہ گھنٹیاں ایجاد نہیں ہوئی تھیں لہذا ایک گھنٹے کا ذکر کہاں سے آگیا؟

اگر مروجہ ایک گھنٹے ہی مراد ہوتا تو بھی اعتراض کی کوئی بات نہیں تھی کیونکہ شوہر کا اپنی بیوی یا اپنی بیویوں سے جماع کرنا حلال ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے: وَ تَحْرَمُ الْبَاسِ ہیں اور تم ان کا بیاس ہو۔ (سورۃ البقرۃ: ۲۷) نیز دیکھئے جواب سابق: ۲

مجرم (۳): "یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم آپؓ اسی وادی میں اتریں جہاں بہت سے درخت ہوں لیکن ان کے پتے پر اعلیٰ نہ گئے ہوں اور ایک درخت آپؓ آیا بھی پائیں جس کے پتے پر اعلیٰ نہ گئے

ہوں، تو آپ آپنے اوٹ کو س درخت سے پڑا کیں گے؟ فرمایا: "اُس درخت سے جس کے پتے چڑائیں شے گئے ہوں،" امام بخاری کہتے ہیں کہ عائشہ صدیقہؓ کی مراد یہ تھی کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بیویوں میں صرف وہ ہی کنواری تھیں۔ (بخاری کتاب الصلاح۔ صفحہ ۵۵) " (اسلام کے مجرم ص ۲۲، ۲۲)

**الجواب:** اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ سیدہ عائشہ صدیقہؓ کے نزدیک کنواری لڑکی سے شادی کرنا افضل ہے۔ اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں ہے کہ غیر کنواری سے شادی کرنا جائز نہیں ہے۔

تعمیہ: صحیح بخاری (۵۰۷) وابی یہ روایت صحیح ابن حبان (الاحسان: ۳۳۱۶، ۳۳۳۱) میں بھی موجود ہے اور امام بخاری کے علاوہ محمد بن ایوب سے بھی مردی ہے کہ انہوں یہ حدیث ابن ابی اویس سے بیان کی ہے۔ دیکھئے السنن الکبریٰ للبیہقی (۷۸۱) یاد رہے کہ نبی ﷺ پر پورا درود لکھنا چاہئے صرف "ص" لکھنا جائز نہیں۔ دیکھئے کتب اصول الحدیث اور مقدمہ ابن الصلاح ۲۰۹، دوسری نسخہ ص ۲۹۹۔

مجرم (۵): "عائشہؓ فرماتی ہیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور میں ایک شب میں نہاتے تھے اور وہ صلی اللہ علیہ وسلم حالتِ حیض میں بھی سے اختلاط فرمایا کرتے تھے۔ (بخاری کتاب الحیض۔ صفحہ ۹۷)"

(اسلام کے مجرم ص ۲۶)

**الجواب:** صحیح بخاری میں ایسی کوئی حدیث موجود نہیں ہے جس میں یہ آیا ہو کہ سیدہ عائشہؓ نے فرمایا: "رسول اللہ ﷺ اور میں ایک شب میں نہاتے تھے،" لہذا ہو سکتا ہے کہ ڈاکٹر صاحب نے صحیح بخاری پر صحوث بول کر جھوٹ کا عالمی ریکارڈ قائم کرنے کی کوشش کی ہو۔ صحیح بخاری میں تو یہ لکھا ہوا ہے کہ "کنت أغتسل أنا والنبي ﷺ من إفء واحد كلا

نا جنب و كان يأمرني فلتزرك فياشرني وأنا حائض"

میں اور نبی ﷺ حالتِ جنابت میں ایک برتن سے (پانی لے کر) غسل کرتے تھے اور میں جب حالتِ حیض میں ہوتی تو آپ مجھے ازار باندھنے کا حکم دیتے پھر میرے ساتھ مبارشت فرماتے یعنی میرے ساتھ (میری حالتِ حیض میں) لیٹ جاتے تھے۔

( صحیح بخاری کتاب الحجۃ باب مباشرۃ الحاضر ج ۲۹۹، ۳۰۰)

اس برتن سے دونوں ایک ہی وقت میں اپنے ہاتھوں سے پانی لیتے تھے۔  
ویکھئے صحیح بخاری (۲۲۳، ۲۶۱)

ایک روایت میں ہے: ”من ائمۃ بینی و بینہ واحد“ بیرے اور آپ کے درمیان میں ایک برتن ہوتا تھا۔ ملخصاً (صحیح مسلم ۲۲۲، ۲۲۱)

اندھیری رات میں روشنی کے بغیر، میاں یوں کا ایک ہی برتن سے پانی لے کر اکٹھے نہا کس دلیل کے خلاف ہے؟ اللہ کا شکر ادا کریں کہ امہات المؤمنین نے نبی ﷺ کے غسل کا طریقہ یاد کر کے امت کے سامنے بیان کر دیا ہے تا کہ دین اسلام ہر طرح سے کمل رہے۔ والحمد للہ حالتِ حیض میں جماع کرنا جائز نہیں ہے لیکن جماع کے بغیر میاں یوں کا باہم لیٹ جانا منع نہیں بلکہ جائز ہے۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ((اصنعوا کل شی إلا الجماع۔)) جماع کے علاوہ سب چیزیں کرو۔

(سنن ابن ماجہ: ۲۲۳، وسنہ صحیح: صحیح مسلم: ۲۹۲، ۳۰۲، ۶۹۲، ۶۹۳، ۶۹۴)

یعنی حائضہ یوں سے دخول والا جماع ممنوع ہے اور باقی سب باقی ممکن پیار کرنا، لیکن، ساتھ سلانا اور اکٹھے کھانا پینا جائز ہے اور اس حدیث میں اسی کو اخلاق اور مباشرت کہا گیا ہے لہذا اعتراض کی کیا بات ہے؟

ایک برتن سے (پانی لے کر) نہانے والی حدیث صحیح بخاری سے پہلے کتاب الام للھافنی (۱/۸) اور مسند احمد (۳۷/۱) وغیرہماں ہی موجود ہے۔ والحمد للہ مجرم (۲): ”رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت جابر بن عبد اللہ کو سر زنش کی، تم نے شوہر دیدہ (یوہ) عورت سے نکاح کیوں کیا؟ کنواری نو مار لکی سے نکاح کیوں نہ کیا کہ تم اس سے کھیتے اور وہ تم سے کھیتی۔ (بخاری کتاب النکاح۔ صفحہ ۵۶) آپ صلی اللہ علیہ وسلم تو یہاں اور بے شہاروں کا سہارا تھے۔“

(اسلام کے مجرم ص ۲۶)

الجواب: یہ حدیث سر زنش کے لفظ کے بغیر صحیح بخاری میں موجود ہے۔ (ویکھئے ۵۰۸۰)

سرزنش کا مطلب ہے: "لامات۔ مجرم کی۔ گھڑ کی" (اغات۔ عیدی ص ۲۰) لغت کی ایک دوسری کتاب میں لکھا ہوا ہے: "سرزنش کرنا۔ التائیب، التوبخ" (المجمع اردو عربی ص ۳۲۲) حدیث میں تائیب و توبخ اور ان کی مشتقات والا کوئی لفظ موجود نہیں ہے لہذا ذکر صاحب نے اپنی طرف سے "سرزنش" کا لفظ گھڑ کر حدیث میں اضافہ کر دیا ہے۔ نبی ﷺ نے جابر رضی اللہ عنہ سے پوچھا تھا کہ تم نے کنواری سے کیوں نکاح نہیں کیا؟ انہوں نے جواب دیا: (میرے والد شہید ہو گئے ہیں اور) میری کئی بیٹیں ہیں۔ (دیکھتے صحیح بخاری کتاب البيوع باب شراء الدواب و الحیر ح ۲۰۹۷) یہ جواب سن کر پھر نبی ﷺ نے اس سلسلے میں دوسری کوئی سوال نہیں کیا (بلکہ تصدیق فرمائی جیسا کہ آگے آ رہا ہے) مگر حدیث کا مذاق اڑانے والے ذاکر کو اصرار ہے کہ آپ نے سرزنش کی۔

مذکورین حدیث کا یہ طریقہ ہے کہ حدیث کا غلط ترجیح کر کے اور اس میں خود ساختہ الفاظ کا اضافہ کر کے یہ کوشش کرتے ہیں کہ عوام کے دل میں حدیث کی نفرت بیٹھ جائے۔ جب تحقیق کی جاتی ہے تو یہ تمام اعتراضات باطل ثابت ہوتے ہیں اور حدیث کی محبت میں مزید اضافہ ہو جاتا ہے۔ و الحمد للہ

سیدنا جابر رضی اللہ عنہ کی بیان کردہ یہ حدیث صحیح بخاری سے پہلے مند احمد (۳۰۸/۳) و مند الحمیدی (۲۳۷) تحقیقی و مندہ صحیح (میں بھی موجود ہے بلکہ مند الحمیدی و صحیح البخاری (۲۰۵۲) میں آیا ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے جابر رضی اللہ عنہ کا جواب سن کر فرمایا: ((اصبَتَ .)) تم نے تمیک کیا ہے۔

مجرم (۷): "میرے بعد لوگوں پر عورت سے بڑھ کر قتل کوئی نہیں۔ (حدیث بخاری کتاب النکاح۔ صفحہ ۶۱)" (اسلام کے مجرم ص ۲۷، ۲۶)

الجواب: صحیح بخاری (۵۰۹۶) کی یہ حدیث: ((ما ترکت بعدی فتنة أضر على الرجال من النساء .)) صحیح بخاری سے پہلے مند الحمیدی (۵۲۷) تحقیقی و مند احمد (۲۰۵/۲۰۰) اور مصنف عبد الرزاق (۱۱۰۵) ح ۳۰۶۸ وغیرہ میں موجود ہے۔

اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

﴿بِيَمَا يُهَا الَّذِينَ أَعْنُوا إِنَّ مِنْ أَذْوَاجِكُمْ وَأَوْلَادِكُمْ عَدُوُّ الَّكُمْ فَأَخْذُرُوهُمْ﴾  
اے ایمان والو! بے شک تمہاری بیویوں اور اولاد میں سے (بعض) تمہارے دشمن ہیں الہذا  
ان سے ڈرو۔ (التفیان: ۱۲)

دنیا میں جتنا فتنہ و فساد ہے اس کی اصل زن (عورت) زر (سونا، دولت) اور زمین  
ہے۔ اردوگرد کا ماحول دیکھیں، اللہ کے سوا جن کی پوجا کی جا رہی ہے وہاں کا نظارہ کریں تو  
اکثریت عورتوں کی عی پا کیں گے۔

معلوم ہوا کہ درج بالا حدیث بالکل صحیح ہے اور قرآن کے خلاف نہیں الہذا اعتراض کی  
کیا بات ہے؟ یاد رہے کہ عورتوں کی اکثریت کا فتنہ میں بنتا ہونا اس بات کو مستلزم نہیں ہے  
کہ تمام عورتیں فتنہ پرور ہیں۔ عورتوں میں کئی عورتیں بہت نیک، دیندار بلکہ کئی عورتیں عام  
مردوں سے علم، نیکی اور تقویٰ وغیرہ میں زیادہ ہوتی ہیں۔

مجرم (۸): ”خولہ بنت حکیم نے خود کو نبی کے لئے تختا پیش کیا۔ حضرت عائشہؓ بولیں۔ ”عورت کو ایسا  
کہتے نہیں آتی“ ہی ملی اللہ علیہ وسلم پر وہی بازیل ہونے لگی تو حضرت عائشہؓ بولیں۔ ”یا رسول اللہ علیہ وسلم  
میں تو یہ دیکھتی ہوں کہ آپؐ کا رب آپؐ کی خواہشات کو پورا کرنے میں بہت جلدی کرتا ہے۔  
(بخاری کتاب النکاح صفحہ ۶۷، اسلام کے مجرم ص ۲۷)

الجواب: رسول اللہ ﷺ کے بارے میں یہ خاص حکم تھا کہ اگر کوئی مومنہ عورت بغیر حق مهر  
اور بغیر شرط نکاح کے اپنی جان آپؐ کو پیش کرتی تو آپؐ کے لئے اسے نکاح میں لانا جائز تھا۔  
ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿وَ امْرَأَةٌ مُؤْمِنَةٌ إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلَّهِيَّ إِنْ أَرَادَ النَّبِيُّ إِنْ  
يَسْتَكْحِحَهَا قَحْالِصَةٌ لَكَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ ط﴾ اور کوئی مومنہ عورت اگر اپنی جان  
نبی کے لئے بہ کرے، اگر نبی اس سے نکاح کرنا چاہے، یہ مومنین کو چھوڑ کر آپؐ کے لئے  
خاص ہے۔ (الاذاب: ۵۰)

صحیح بخاری (۱۱۳) میں ”هواء“، ”کامطلب“، ”رضاء“ ہے۔ (فیض البصیری ۱۶۵/۹)

یعنی اللہ تعالیٰ اپنے نبی ﷺ کی رضا میں جلدی فرماتا ہے۔ یہ اللہ اور رسول کا معاملہ ہے۔ اللہ کی مرضی ہے کہ وہ اپنے حبیب پر جتنے فضل و کرم اور رحمتوں کی بارش فرمائے، اس میں ناراض ہونے کی کیا بات ہے؟ نبی ﷺ کی پیاری یہوی سیدہ عائشہؓ اپنے شوہر اور محبوب سے گفتگو کرے تو اس کا مفاد اُڑانا انھی لوگوں کا کام ہے جن کے دلوں میں رسول اللہ ﷺ اور ازاد و احتجاج مطہرات سے محبت نہیں ورنہ وہ اس کی بھی جرأت نہ کرتے۔

یاد رہے کہ صحیح بخاری کی مذکورہ حدیث صحیح بخاری سے پہلے منہاج (۱۵۸/۶) میں بھی موجود ہے۔

مجرم (۹): ”رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی یہوی صفتی سے کہا: ”اوسمذہ ہلاک ہوں“ (بخاری کتاب الطلاق۔ صفحہ ۱۳۳) ۔۔۔ (اسلام کے مجرم ص ۳۱)

الجواب: صحیح بخاری (۵۳۲۹) کی یہ حدیث منہاج (۱۲۲/۶) وغیرہ میں بھی موجود ہے۔ ”عقری حلقوی و تربیت یہینک“ وغیرہ الفاظ اہلی عرب عادہ بغیر کسی قصد کے استعمال کرتے تھے۔ (فتح الباری ۱۱/۱۷۲)

اس کے باوجود رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ((اللهم افأیما مؤمن سبیتہ فاجعل ذلك له قربة إلیک یوم القيامة)) اے میرے اللہ! میں نے جس مومن کے بارے میں سخت الفاظ کہے ہیں، تو انھیں قیامت کے دن اُس کے لئے وسیلہ قربت بنادے۔

(صحیح بخاری: ۲۳۶)

جب آپ ﷺ کو معلوم ہوا تھا کہ صفتیؓ کی وجہ سے وہ اس رُکنا پڑے گا تو اس وقت آپ نے یہ الفاظ بیان فرمائے جنہیں اللہ تعالیٰ نے آپ کی زوجہ محترمہ صفتیؓ کے لئے قربت بنادیا ہے لہذا اعتراض کیا؟

مجرم (۱۰): ”حضرت عائشہؓ فرماتی ہیں کہ جب نبی ﷺ نے اُن سے نکاح کیا تو ان کی عمر ۶ سال تھی۔ جب ان سے خلوت کی گئی تو عمر ۹ سال تھی (صحیح بخاری کتاب النکاح، صفحہ ۲۷)

قرآن کے مطابق ہنی اور جسمانی بلوغت نکاح کے لئے لازم ہے۔“ (اسلام کے مجرم ص ۳۱)

بھرمانہ حملے کرنے والوں کی اسی کتاب میں لکھا ہوا ہے کہ ”مثال کے طور پر امام بخاری نے لکھا یا کہ حضرت عائشہؓ کا نکاح نبی کریمؐ سے ۶ (چھ) برس کی عمر میں ہوا تھا اور خستی و برس کی عمر میں گل میں آئی تھی یہ لوگ اتنا بڑا بہتان اُس ذمہ دار اقدس کی شان میں برداشت کر لیں گے لیکن بخاری پر انگلی نہیں اٹھائیں گے۔“ (اسلام کے مجرم ص ۸)

**الجواب:** قرآن مجید میں یہ کہیں بھی نہیں ہے کہ نکاح کے لئے ذہنی اور جسمانی بلوغت لازم ہے بلکہ آیت ﴿وَالَّتِي لَمْ يَحْضُنْ ط﴾ اور جنہیں حیض نہ آیا ہو۔ (الطلاق: ۳) سے معلوم ہوتا ہے کہ چھوٹی بچی سے نکاح و طلاق کا معاملہ ہو سکتا ہے۔ جنہیں حیض نہ آیا ہو، سے مراد چھوٹی بچیاں ہیں، دیکھئے تفسیر ابن جریر الطیری اُسی (۹۲/۲۸)

چھ یا سات سال کی عمر میں نکاح اور نو سال کی عمر میں خستی والی بات تو اتر کے ساتھ سیدہ عائشہؓ سے ثابت ہے۔ اسے عروہ بن الزبیر (صحیح بخاری: ۳۸۹۶ و صحیح مسلم: ۱۳۲۲) اسود بن زید (صحیح مسلم) سیجی بن عبد الرحمن بن حاطب (مسند ابی یعلی: ۳۶۷۳ و سندہ حسن) ابو سلمہ بن عبد الرحمن بن عوف (سنن التسائی: ۲۱۳۴ و ۳۳۸۱ و سندہ حسن) اور عبد اللہ بن صفوان رحیم اللہ (المستدرک للحاکم: ۲۷۳۰ و سندہ صحیح و صحیح الحاکم و وافقہ الذہبی) نے سیدہ عائشہؓ سے بیان کیا ہے۔ تابعین کرام میں سے درج ذیل علمائے حق سے اس مفہوم کے اقوال ثابت ہیں:

۱: ابو سلمہ بن عبد الرحمن بن عوف (مسند ابی یعلی: ۲۱۱ و ۲۹۷ و سندہ حسن)

۲: سیجی بن عبد الرحمن بن حاطب (ایضاً سندہ حسن)

۳: ابن ابی ملیکہ (صحیح الکبیر للطبرانی: ۲۲۶ و ۲۶۲ و سندہ حسن)

۴: عروہ بن الزبیر (صحیح بخاری: ۳۸۹۶، طبقات اہن سعد: ۲۰۸ و سندہ صحیح)

۵: زہری (طبقات اہن سعد: ۶۱ و حسن)

اور اس مسئلے پر اجماع ہے۔ (دیکھئے البدایہ و النہایہ لہا بن کثیر: ۳۹۳)

لہذا اس کا انکار کرنا باطل و مردود ہے۔ امام بخاری سے پہلے امام احمد بن حنبل (۴/۱۱۸، ۱۱۸)

۲۸۰) امام حمیدی (المسند: ۲۳۳: تحقیقی و سندہ صحیح) مور امام شافعی (کتاب الام ۱۹۷۵ء) وغیرہم نے اس حدیث کو بیان کر کھا ہے لہذا اسے ”برا بہتان“ قرار دینا اصل میں سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا پر حملہ ہے۔

تغییبیہ: اس بات کا ثبوت اخباروں میں مع تصویر موجود ہے کہ (۹) سال کی بچی کے ہاتھ اولاد ہوئی ہے۔ مثلاً دیکھئے روز نامہ جنگ ۱۲ اپریل ۱۹۸۶ء ص ۵، ۱۲، ۱۹۹۳ء ص ۲ میں (۱۱): ”صحیح بخاری کتاب النکاح صفحہ ۸۲ اور کتاب البیوع صفحہ ۸۷ پر لکھا ہے کہ خبر کا قدر فتح ہونے کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے (یہودی عورت) صفیہ کا حسن و جمال بیان کیا گیا۔ اس کا شوہر مارا گیا تھا اور وہ تین دہن تھی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اسے اپنے لئے منتخب کر لیا۔ پھر آپ نے خبر اور مدینہ نورہ کے درمیان پھر کر صفیہ سے خلوت و محبت کی (خلاصہ حدیث) نہ صرف ان دونوں احادیث میں نکاح کا ذکر نکال دیا گیا ہے بلکہ یہ تک کہا گیا ہے کہ صحابہ کو معلوم ہی خلوت کے بعد ہوا کہ صفیہ امام المؤمنین بن گئی ہیں۔“ (اسلام کے تحریر ص ۳۳)

الجواب: صفیہ بنت حبی بن اخطب کا خاوند کنانہ بن ابی الحقیق (یہودی) غزوہ خیبر میں مارا گیا تھا اور وہ ماری شہر کے حصے میں لوٹی بن کر آئیں۔ صحابہ کرام نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو مشورہ دیا تو آپ نے سات غلام دے کر صفیہ رضی اللہ عنہا کو خرید لیا پھر انہیں آزاد کر کے نکاح کر لیا اور یہی آزاد کرنا ان کا حق مہر بنایا۔ دیکھئے صحیح بخاری (۱۷۲۵: صحیح مسلم) (۱۷۲۷: البعدح)

صحیح بخاری میں لکھا ہوا ہے: ”وتزوجها“ اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس (صفیہ رضی اللہ عنہا) سے نکاح کر لیا۔ (کتاب الصلوۃ باب مایذکرنی الفخذح ۳۷۱) جبکہ دوسری طرف ڈاکٹر صاحب یہ راگ الاپر ہے ہیں کہ ”نکاح کا ذکر نکال دیا گیا ہے“

ایک روایت میں ذکر نہ ہوا اور دوسری روایت میں ذکر ہو تو اس ذکر کا ہی اعتبار ہوتا ہے۔ یہ اصول مسلم ہے کہ جس طرح قرآن قرآن کی تشریع کرتا ہے، اسی طرح حدیث بھی حدیث کی تشریع کرتی ہے لہذا تمام صحیح و ثابت روایات کو جمع کر کے ان کا مفہوم سلف صالحین

کے فہم کی روشنی میں سمجھنا چاہئے ورنہ مگر اہی کی گہری کھائیوں میں جا گریں گے۔ رحمۃ للعلیمین نے فتح نبیر کے بعد سیدہ صفیہ رضی اللہ عنہا کو اپنے رفتہ ازدواج میں لا کر ہمیشہ کے لئے ام المؤمنین بنادیا مگر مذکرین حدیث اس پر اعتراض کر رہے ہیں۔ یاد رہے کہ ام المؤمنین سیدہ صفیہ رضی اللہ عنہا کے دیے میں کھجور، پیپر اور گھنی سے لوگوں کی ضیافت کی گئی تھی۔ دیکھئے صحیح مسلم (۷۸۵) اور ترمذی وار السلام (۳۵)

سیدہ صفیہ رضی اللہ عنہا سے نکاح والی حدیث میں سچ بخاری سے پہلے مند احمد (۱۲۳/۳) و مصنف ابن الیثیب (۱۲۱/۳۶۲) وغیرہما میں بھی موجود ہیں۔ وَلَمْ يَلِدْ اللَّهُ جُرْم (۱۲) : ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا عورت پہلی کی مندی میری ہے۔ اگر اسے سیدھا کرنے کی کوشش کرو گے تو نوث جائے گی۔ اسے میری ہی رہنے دو اور فائدہ اٹھاتے چلے جاؤ۔ (بخاری کتاب النکاح۔ صفحہ ۹۰)“ (اسلام کے جرم ص ۳۳)

الجواب: سچ بخاری (۵۱۸۳) کی یہ حدیث مند احمد (۵۳۰، ۳۹۷، ۳۳۹/۲) اور مند الحمیدی (۷۷/۱۱) میں تحقیقی و سندہ صحیح وغیرہما میں موجود ہے۔ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے اسے عبد الرحمن الاعرج، عجلان، ابو حازم اور سعید بن المسیب نے بیان کیا ہے۔ عورت کا پہلی سے پیدا کیا جانا قرآن مجید کی کسی آیت کے خلاف نہیں ہے بلکہ ارشاد باری تعالیٰ ہے: (يَا إِيَّاهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّنْ نُطْفَةٍ وَّاحِدَةٍ وَّخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا) اے لوگو! اپنے رب سے ذرود جس نے تمھیں ایک جان سے پیدا کیا اور اسی سے اس کا زووج پیدا کیا۔ (النَّسَاء: ۱) نیز دیکھئے سورۃ الاعراف (۱۸۹) اور سورۃ الزمر (۶)

نفس واحدہ سے مراد آدم علیہ السلام اور زووج سے مراد حوا علیہما السلام ہیں۔ دیکھئے تفسیر ابن جریر (۱۵۰/۳) تو تفسیر ابن کثیر (۱۸۵/۲) وغیرہما۔

امام ابن حزیمہ رحمۃ اللہ نے تفسیر ابن جریر الطبری کے بارے میں فرمایا: میں نے اسے شروع سے آخر تک دیکھا ہے اور میں روئے زمین پر محمد بن جریر سے بڑا عالم کوئی نہیں جانتا اور حلبیوں نے ان پر ظلم کیا ہے۔ (تاریخ دمشق لابن سماکر ۵۵/۳۷ اور سندہ صحیح)

حافظ ابن تیمیہ رحمہ اللہ نے تفسیر ابن حجر الظرفی کو لوگوں کے پاس موجود تمام تفاسیر سے صحیح ترین قرار دیا ہے۔ (مجموع فتاویٰ ابن تیمیہ ۲۸۵/۱۳)

مجرم (۱۳): ”سلیمان نے صرف ایک رات میں سو یوں کے ساتھ مباشرت کی (بخاری، کتاب الفلاح صفحہ ۱۱) ملاحظہ فرمائے ایک رات، چند گھنٹے اور اللہ کا ایک عالی مقام پیغمبر!“

(اسلام کے مجرم ص ۳۳)

الجواب: صحیح بخاری (۵۲۲۲) سے پہلے یہ حدیث مند امام احمد (۲۲۹/۲) اور مند امام حمیدی (۳۷۷/۱) تحقیقی و سندہ صحیح (وغیرہماں موجود ہے اور عالی مقام پیغمبر علیہ السلام کا اپنے یوں سے مباشرت کرنا کوئی جرم نہیں ہے کہ اس پر توجہ کیا جائے۔)

اگر کوئی کہے کہ یہ مجرم الحقول بات ہے تو عرض ہے کہ سلیمان علیہ السلام کے تابع ہوا صح کے وقت ایک مہینے کی مسافت طے کرتی تھی اور شام کے وقت بھی ایک مہینے کی مسافت طے کرتی تھی دیکھئے سورہ سبا (۱۲)

ایک شخص جس کے پاس کتاب کا علم تھا و ملکہ سبا کے تخت کو (دور یمن سے) اپل جھکئے میں لے آیا تھا۔ (انقل: ۳۰)

جس طرح یہ تمام و افات اللہ کے اذن و قدرت سے ظہور پذیر ہوئے، اسی طرح یہ واقعہ بھی ظہور پذیر ہوا۔ قرآن مجید کی کسی آیت سے بھی اس حدیث کا غلط ہونا قطعاً ثابت نہیں ہے۔ نیز دیکھئے ماہنامہ الحدیث ص ۲۲: ۱۵

مجرم (۱۳): ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے زنہ بنت جمیش کے پاس شہد پیا۔ و مگر امہات المؤمنین نے منصوبہ بنایا کہ جس یوں کے پاس جائیں گے وہ یہی کہے گی کہ ہمیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے منسے پر باؤ رہی ہے۔ (بخاری کتاب الطلاق صفحہ ۱۲۰)“ (اسلام کے مجرم ص ۲۵)

الجواب: صحیح بخاری (۵۲۲۸) کی اس حدیث میں صراحت ہے کہ یہ منصوبہ سیدہ عائشہؓ نے بنایا تھا۔ اس واقعے کا مختصر ذکر قرآن مجید (سورہ اختریم: ۱-۵) میں موجود ہے۔ صحیح بخاری والی حدیث مند احمد (۵۹/۲) اور مند عبد بن حمید (۱۲۸۹) وغیرہماں بھی مذکور

ہے الہذا اس ثابت شدہ واقعہ اور حقیقت کا انکار کر دینا دراصل قرآن و حدیث کا انکار ہے۔

مجرم (۱۵) : ”عائشہ“ بولیں ”ہمے سر پھٹا“، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا کاش میری زندگی میں ایسا ہو جاتا۔ عائشہ بولیں آپ میری موت چاہتے ہیں کہ اگلی رات دوسری یوں کے پاس گزاریں۔ (بخاری کتاب الطب صفحہ ۲۲۷) ” (اسلام کے مجرم ص ۳۶)

الجواب: صحیح بخاری (کتاب المرض ح ۵۶۶۶، کتاب الاحکام ح ۲۱۷) کی اس حدیث میں آیا ہے کہ (سیدہ) عائشہ (رضی اللہ عنہا) نے کہا ہے میرا سر! تو رسول اللہ ﷺ نے فرمایا یہ: اگر میری زندگی میں ہوا تو میں تیرے لئے استغفار و دعا کروں گا۔ عائشہ (رضی اللہ عنہا) نے کہا: ہمیں میری مصیبۃ! اللہ کی قسم! میرا خیال ہے کہ آپ میری موت چاہتے ہیں اور اگر ایسا ہو گیا تو آپ اس دن کا آخری حصہ اپنی کسی یوں کے پاس گزاریں گے۔ تو نبی ﷺ نے فرمایا (اس کی تردید میں) فرمایا: بلکہ ہمیں میرا سر! میرا را وہ ہے کہ میں ابو بکر اور ان کے بیٹے (رضی اللہ عنہما) کو باتیں کرنے والوں کی باتوں اور تمنا کرنے والوں کی تمنا سے پہلے بلا وہ، عہد کروں اور کہہ دوں: اللہ اور اہل ایمان اسے (خلافت کو) نہیں مانیں گے (مگر صرف ابو بکر کے لئے) نیز دیکھئے صحیح مسلم (۲۳۸۷) و ترمیم دارالسلام (۱۷۱)۔

صحیح بخاری والی یہ روایت مسند احمد (۱۳۲۶) و طبقات ابن سعد (۱۸۰/۳) وغیرہما میں بھی موجود ہے۔ رسول اللہ ﷺ کی وضاحت کے بعد عائشہ صدیقہ (رضی اللہ عنہا) نے کوئی اعتراض نہیں کیا الہذا ان کا خیال و مگان منسون ہوا۔ دوسرے یہ کہ میاں یوں کی باہم پیار و محبت والی باتوں پر اعتراض کیا معنی رکھتا ہے؟

مجرم (۱۶) : ”مذین آنے والے کچھ لوگ بیمار ہو گئے۔ رسول اللہ ﷺ نے انھیں حکم دیا کہ اوتھوں کے چڑا ہے کے پاس چلے جائیں اور اوتھوں کا دودھ اور پیشاب پہنچتے رہیں۔ وہ لوگ تندروست ہو گئے تو انھوں نے رسول اللہ ﷺ کے چڑا ہے کو قتل کر دیا اور اوتھوں کو ہاکم کر لے گئے۔ رسول اللہ ﷺ کے آدی انھیں پکڑ لائے۔ ان کے ہاتھ پیچہ کٹوادی ہے گئے اور ان کی آنکھوں میں سلاہی پھروادی گئی۔ ایک حدیث میں ہے کہ ان کی آنکھیں پکڑوادی گئیں پھر ان کو تمیٰ ریت پر لٹا دیا گیا۔ وہ پیاس کی شدت سے پانی

مالکتے تھے اپنی زبان سے زمین چانتے تھے لیکن انھیں پانی نہیں دیا جاتا تھا یہاں تک کہ وہ مر گئے۔

(بخاری کتاب الطہ۔ صفحہ ۲۵۲)

صاحبوا کیا رحمت للعالمین میں پیغمبر ایسی ایذا رسائی فرمائتے تھے؟ کیا انہیں کا پیشاب لوگوں کو پہنچتے تھے؟

کیا یہ دشمنانِ اسلام کی سازش نہیں ہے؟“ (اسلام کے مجرمین ۳۶، ۳۷)

**الجواب:** یہ لوگ جنہیں اس طرح قتل کیا گیا قاتل اور چور تھے، کافر اور دشمنانِ اسلام تھے، انہوں نے ایمان لانے کے بعد کفر کیا تھا اور اللہ و رسول سے جنگ کی تھی۔ دیکھئے صحیح بخاری (۲۳۳) انہوں نے صحابہ کرام کو شہید کیا تھا اور ان کی آنکھوں میں سلایاں پھیر دی تھیں۔

دیکھئے صحیح مسلم (۲۷۱) اور ترجمہ دار السلام (۲۳۶۰)

معلوم ہوا کہ انھیں قصاص میں قتل کیا گیا تھا۔ سورۃ المائدہ کی آیت نمبر ۳۳ کا ظلاصہ یہ ہے کہ جو لوگ اللہ و رسول سے جنگ کرتے ہیں اور زمین میں فساد پا کرتے ہیں تو انھیں قتل اور رسولی کی سزا دی جائے یا ان کے ہاتھ پاؤں مخالف سنتوں سے کاٹ دیجئے جائیں یا انھیں جلاوطن کر دیا جائے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ اور اگر تم سزا دو تو یہی ہی سزا دو جیسی تھیں وہی گئی تھی۔ دیکھئے سورۃ النحل: ۱۲۶

مرتدین و مفسدین کے قتل والی اس حدیث کو سیدنا انس بن مالک سے درج ذیل تابعین نے

روایت کیا ہے:

ا: ابو قلابہ (صحیح بخاری و صحیح مسلم و مسند احمد ۱/۱۹۸، ۱/۱۸۷، ۱/۱۹۱)

ب: قتاوہ (صحیح بخاری و صحیح مسلم و مسند احمد ۳/۱۲۰، ۱/۱۷۰، ۱/۱۷۷، ۱/۱۷۸، ۱/۲۹۰)

ج: ثابت البنا (صحیح بخاری: ۵۶۸۵)

د: عبد العزیز بن صالح (صحیح مسلم: ۱/۱۶۱، دار السلام: ۳۳۵۳)

ه: حمید الطویل (صحیح مسلم: ۲/۲۲۵۲، مسند احمد ۳/۱۰۵، ۱/۲۰۵)

د: معاویہ بن قرہ (صحیح مسلم: ۱/۱۶۷، ۱/۱۳۵۸)

و: سیحی بن سعید (سنن النسائی ارجح ۳۰ و اعلمه بعله غیر قادرۃ، ۷/۹۸، ۷/۳۰۳)

۸: سلیمان ائمہ (صحیح مسلم: ۱۶۷۱، سنن الترمذی: ۳۷ و قال: غریب) معلوم ہوا کہ یہ حدیث سیدنا انس بن عزریؓ سے متواتر ہے۔ سعید بن جبیر تابعی نے بھی اس مفہوم کی روایت بیان کی۔ (تفسیر ابن جریر: ۱۳۲، ۱۳۳ و مسند صحیح) تنبیہ: روایت نہ کوہ، حدود کے نزول سے پہلے کی ہے اور منسوخ ہے۔ دیکھئے السنن الکبری للیہ تعالیٰ (۷۰، ۲۹/۹)

رحمت للعالمین میں نے اپنے مظلوم صحابہ کی دردناک شہادت کا انتقام لے لیا تو اس میں ایذا رسانی کی کیا بات ہے؟ رہا یا رک کئے اونٹ کے دودھ اور پیشاب کا مسئلہ تو اس کا تعلق طب سے ہے۔ حکیم محمد نجم الغنی راپوری کی مشہور کتاب خزان الادویہ میں اونٹ کے باب میں لکھا ہوا ہے کہ ”پیشاب اسکا استقاء کے لئے نہایت موثر ہے۔“ (ج ۲ ص ۲۱۸)

معلوم ہوا کہ یہ مشہور صحیح حدیث دشمنانِ اسلام کی سازش نہیں ہے بلکہ سازشی تودہ لوگ ہیں جو دن رات عام مسلمانوں کو قرآن و حدیث سے ہٹا کر اپنے پیچے چلانا چاہتے ہیں۔ مجرم (۷۱): ”ابو ہریرہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ چھوٹ یعنی متعدد بیماری کوئی نہیں ہے لیکن ساتھ ہی یہ بھی فرمایا کہ کوئی ہمی سے یوں بھاگو جیسے شیر سے بھاگنے ہو۔ (بخاری کتاب الطب۔ صفحہ ۲۵۹)“ (اسلام کے مجرم ص ۳۷)

الجواب: بذاتِ خود چھوٹ یعنی متعدد بیماری کسی کو نہیں لگتی، ہاں اگر اللہ تعالیٰ کوئی بیماری کسی کو لگادے تو وہ لگ جاتی ہے کیونکہ اللہ ہر چیز پر قادر ہے لہذا ان حدیثوں میں کوئی تعارض نہیں ہے۔

اگر کسی شخص کو کوئی بیماری لگی ہوئی ہو، پھر اس شخص۔ چا جائے اور احتیاط کی جائے تو اس کا یہ مطلب نہیں ہے کہ یہ بیماری بذاتِ خود ضرور بالضرور دوسرے کو لگ جاتی ہے بلکہ اس احتیاط درپر ہیز کا مقصد صرف یہ ہے کہ اگر نہ بیماری اللہ کے اذن سے کسی دوسرے کو لگ جائے تو عین ممکن ہے کہ اس شخص کا عقیدہ خراب ہو جائے اور وہ یہ سمجھنا شروع کر دے کہ متعدد بیماری ضرور بالضرور خود بخود دوسرے کو لگ جاتی ہے۔ یہ سمجھنا کہ بیماری کسی دوسرے

کو بذات خود ضرور بالضرور نہیں لگتی اور یہاں سے دور رہ کر احتیاط کرنا عقیدے اور ایمان کی حفاظت ہے اور بالکل صحیح عقیدہ ہے۔

یہ عام لوگوں کو بھی معلوم ہے کہ بعض یہاں پول کو متعددی سمجھا جاتا ہے، پھر یہ یہاں پول بعض لوگوں کو لگ جاتی ہیں لیکن اسی گھر میں اس یہاں کے کئی قریبی رشته دار اور دوست احباب اس سے حفظ رہتے ہیں۔

مجرم (۱۸): ”نحوست تین چیزوں میں ہوتی ہے۔ یہوی میں، گھر میں اور گھوڑے میں۔ (بخاری کتاب الطب۔ صفحہ ۲۷۵)“ (اسلام کے مجرم ص ۲۷۲)

الجواب: اس حدیث کا مطلب یہ ہے کہ وینا میں عام جھگڑے فساد اور نحوست: عورتوں، جانیدار اور گھوڑوں یعنی فوج کے جھگڑوں کی وجہ سے ہے۔ دوسرے یہ کہ یہ حدیث منسوخ ہے۔ دیکھئے ماہنامہ الحدیث (یہی کتاب ص ۲۲۳-۲۲۵) میں نہیں تو ابو ہریرہ ”عجیب زبان میں نہ جانے کیا کہنے لگے۔“ (بخاری کتاب الطب۔ صفحہ ۲۸۱)

الجواب: یہ روایت صحیح بخاری (۱۷۵) میں موجود ہے لیکن ”عجیب زبان میں نہ جانے کیا کہنے لگے۔“ کے الفاظ موجود نہیں ہیں۔ لکھا ہے کہ ”فِرْطَنَ بِالْجَهْشِيَّةِ“ ابو ہریرہ رض نے عجیب زبان میں کلام کیا۔ (صحیح بخاری ج ۲ ص ۲۷۱، کتاب الطب باب لاحملة ج ۲۷۱ ص ۵۷)

”کہنے لگے۔“ کے الفاظ لکھ کر داکٹر مجرم صاحب نے سیدنا ابو ہریرہ رض کی گستاخی کی ہے۔ اس حدیث کا بھی یہی مفہوم ہے جو مجرم کے اعتراض نمبرے اکے جواب میں گزرا چکا ہے کہ اس عقیدے کے ساتھ احتیاط اور پرہیز کرنا بحق ہے کہ متعددی یہاں بذات خود چھوٹ کے ذریعے سے کسی کو نہیں لگتی۔ ہاں یہ عیحدہ بات ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنی تقدیر، قدرت اور اذن سے یہ یہاں کی دوسرے کو لگادے۔

مجرم (۲۰): ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا یہ غلام مجھ سے کون خریدتا ہے؟ حضرت یحییٰ نے اسے ۸۰۰ درہم میں خرید لیا۔ (کتاب الاکرہ بخاری۔ صفحہ ۲۶۹) کیا نبی رسول صلی اللہ علیہ وسلم غلام فروخت کرتے تھے؟“ (اسلام کے مجرم میں ۳۰)

الجواب: ایک انصاری صحابی (جو قرضدار تھے) نے وصیت کی کہ ان کا زر خرید غلام ان کی وفات کے بعد آزاد ہے۔ اس انصاری کا اور کوئی مال نہیں تھا۔ جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو معلوم ہوا تو آپ نے (غلام کے مالک کی زندگی میں) اس قبطی غلام کو ۸۰۰ درہم کے بدے میں یحییٰ بن خعام رضی اللہ عنہ کے ہاتھ پنج دیا۔ (صحیح بخاری: ۲۹۳۷)

یہ قسم آپ نے اس شخص کو (جو غلام کا مالک تھا) دے دی تھی کیونکہ وہ ضرورت مند تھا۔ آپ نے فرمایا: ”پہلے اپنے آپ سے شروع کرو۔“ اخن (صحیح مسلم: ۹۹۷/ ۲۳۱۲) ایک آدمی کی جان قرضے میں پہنچی ہوئی ہے اور وہ صدقے کرتا پھرے؟ یہ طریقہ صحیح نہیں ہے۔ رہا غلاموں کی خرید و فروخت تو عرض ہے کہ قرآن مجید میں کسی موقع پر غلام آزاد کرنے کا حکم ہے۔ مثلاً دیکھئے سورۃ النساء (۹۲) سورۃ المائدۃ (۸۹) اور سورۃ الحجادۃ (۳) معلوم ہوا کہ غلاموں کی خرید و فروخت جائز ہے ورنہ آدمی غلام آزاد کرنے کے لئے کہاں سے لائے گا؟

مجرم (۲۱): ”صحابہ کرام“ کو ایک غزوہ میں لوٹپاں حاصل ہوئیں۔ چاہا کہ ان ساتھ محبت کریں لیکن حمل نہ ہھرے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے عزل کے بارے میں سوال کیا (یعنی برکھ کنٹرول) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمادیا ہے ”نَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ تَفْعُلَنَّ بِالْفَرْجِ؟ كیا تم... (بخاری کتاب التوحید)،“ (اسلام کے مجرم میں ۳۰)

الجواب: صحیح بخاری (۳۰۹/ ۳۷) میں سیدنا ابو سعید الخدري رضی اللہ علیہ وسلم سے روایت ہے کہ غزوہ بنی الحصان کے مال نہیں تھے میں لوٹپاں ملیں تو صحابہ نے چاہا کہ وہ ان سے فائدہ اٹھائیں اور انہیں حمل بھی نہ ہھرے۔ پس انہوں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے عزل کے بارے میں پوچھا تو آپ نے فرمایا: اگر تم عزل کرو تو اس میں کوئی حرج نہیں لیکن اللہ نے جسے قیامت تک پیدا کرنا

ہے، اسے لکھ رکھا ہے یعنی وہ پیدا ہو کر رہے گا۔

اس حدیث پر اعتراض کی کیا بات ہے؟ اپنی لوگوں سے جماع کرنا بصریح قرآن جائز ہے۔ مثلاً دیکھنے المونون: ۲۰، ۲۵

عزل کا مطلب ہے شرمنگاہ سے باہر پانی نکالنا۔ منع اور جواز کے دلائل کو مد نظر رکھتے ہوئے عرض ہے کہ کسی عذر کی بنا پر خاوند کے لئے جائز ہے کہ اپنی بیوی سے عزل کرے۔ یاد رہے کہ حدیث میں کمائی کھانے کے بجائے فائدہ اٹھانے کے الفاظ ہیں۔ اگر شرعی اوثدیاں ہوں تو دینِ اسلام میں ان سے فائدہ اٹھانا مالکوں کے لئے جائز ہے۔

تشریفیہ: اس کے بعد اگلے صفحے پر ڈاکٹر صاحب نے صحیح بخاری سے سیدنا ابن عمر رضی اللہ عنہ کا قول پیش کیا ہے۔ جس میں فی کے بعد بدرہا کا لفظ موجود ہیں۔ اس قول کے دو مفہوم ہو سکتے ہیں:

اول: سیدنا ابن عمر رضی اللہ عنہ کے نزدیک اپنی بیوی سے پچھلی طرف سے اگلی شرمنگاہ، جس سے بچ پیدا ہوتا ہے میں جماع کرنا جائز ہے۔ صحیح بخاری (۲۵۲۸) میں اس اثر کے فوراً بعد سیدنا جابر رضی اللہ عنہ کی حدیث سے یہی مفہوم ثابت ہوتا ہے اور یہی راجح ہے۔ (دیکھنے ص ۳۹-۳۱)

دوم: وہ بیوی کی دبر میں جماع جائز سمجھتے تھے، اگر یہ مفہوم مراد لیا جائے تو دو وجہ سے مردود ہے:

۱: یہ منسوخ ہے کیونکہ دبڑا کا لفظ کاٹ دیا گیا ہے۔ نیز دیکھنے تاخیص الحیر (۱۵۸/۳) (۱۵۳۲) میں اس فلک پر شدید ردا و عیاد آئی ہے

۲: یہ قول ان صحیح مرفوع احادیث کے خلاف ہے جن میں اس فلک پر شدید ردا و عیاد آئی ہے اور یہ عام لوگوں کو بھی معلوم ہے کہ نبی ﷺ کی حدیث کے مقابلے میں صحابی وغیرہ کا قول رو ہو جاتا ہے۔

مجرم (۲۲): ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ”مجھے دوزخ دکھلانی گئی اور وہاں زیادہ تر عورتیں پائی گئیں۔ (بخاری کتاب الایمان۔ صفحہ ۱۰۲)“ (اسلام کے مجرم ص ۳۳)

الجواب: صحیح بخاری (۲۹) والی یہ حدیث اس مفہوم کے ساتھ بخاری کے وجود سے پہلے

موطاً امام مالک (۱/۱۸۷، ۲/۱۸۶) کتاب الام للخافی (۲۳۳/۱) اور مسند احمد (۱/۲۷۲) وغیرہ میں موجود ہے۔ اس حدیث کا مطلب یہ ہے کہ دنیا کی عام عورتیں کثرت سے جہنم میں جائیں گی، وجہ یہ ہے کہ عورتوں کی اکثریت شرک، کفر اور جہالت میں بدلنا ہے جس کا مشاہدہ کسی قبریاً غیر اللہ کی کسی عبادت گاہ پر کیا جاسکتا ہے لیکن اس حدیث کا یہ مطلب ہر گز نہیں کہ ساری عورتیں جہنم میں جائیں گی۔ ایماندار اور تقویٰ دار عورتیں اللہ کے فضل و کرم سے جنت میں جائیں گی اور جہنم سے دور اور محفوظ رہیں گی جیسا کہ بے شمار دلائل سے ثابت ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے سیدہ فاطمہ ؓ کو جنت کی عورتوں کی سردار قرار دیا ہے۔ دیکھئے سنن الترمذی (۳۷۸۱) و قال: ”سن غریب“ صحیح البخاری (۳۶۲۳) صحیح مسلم (۲۲۵۰) صحیح ابن خزیم (۱۱۹۳) اور صحیح ابن حبان (۲۲۲۹)۔

مجرم (۲۳): ”مُحَمَّدُ بْنُ رَجِعٍ فَرَمَّاَتِيْنِ كَمِّرَتِيْنِ مِنْ مِنْ كَلَّيْ كَيْ جَبْ مِنْ پَانِجْ سَالَ كَاتِخَا۔ (بخاری، کتاب الحلم۔ ص ۱۳۰) آئائے نامدار صلی اللہ علیہ وسلم انسانی مسادات کے

پیغام بر تھے اور پا کیز مرگی پر عمل پیدا۔“ (اسلام کے مجرم ص ۳۳۳)

الجواب: صحیح ترجمہ ”میرے منہ میں کلی کی“ نہیں بلکہ میرے چہرے پر کلی کی۔ فی بمعنی عالی ہے جیسا کہ لغت اور تراجم حدیث سے ثابت ہے۔ نبی پاک ﷺ کا پیار اور ترک کے لئے پانچ سال کے مقصوم بچ کے چہرے پر پاک پانی کی کلی پیار سے پھینکنا بھی ان مذکورین حدیث کے نزدیک جرم بن گیا ہے، حالانکہ سیدنا محمود بن رجع ؓ اس کلی کو یاد رکھتے ہوئے بطور فخر بیان کیا کرتے تھے۔

مجرم (۲۲): ”رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَوَافِرَهُ عَصَمَهُ آيَا كَهَّاَنْ پَكَّ كَدُونُوْنَ گَالَ سَرَخَ ہو گئے اور آپ کا چہرہ لال ہو گیا۔ (بخاری کتاب الحلم۔ ص ۱۳۰)“ (اسلام کے مجرم ص ۳۳۳)

الجواب: رسول اللہ ﷺ نور پرداشت ہونے کے ساتھ بشر بھی ہیں اللہ اکر کسی ناپسندیدہ بات کے سنتے کے بعد آپ کو عصمه آگیا تو اس میں اعتراض کی کیا بات ہے؟ قرآن مجید میں موئی علیہ السلام کا ذکر آیا ہے جس کا خلاصہ یہ ہے کہ موئی علیہ السلام غصے ہوئے، آپ نے

تو رات کی تختیاں ڈال دیں اور اپنے بھائی کے سر کے بال پکڑ کر اپنی طرف کھینچنے لگے۔  
دیکھئے سورۃ الاعراف (۱۵۰) اس واقعے کے بارے میں مذکور یعنی حدیث کا کیا خیال ہے؟  
 مجرم (۲۵): ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک رات فرمایا جسے والیوں (یعنی امہات المؤمنین) کو جگا دو بہت ہی لباس والیاں اُنکی ہیں کہ آخرت میں ننگی ہوں گی۔ (بخاری کتاب العلم) آپ صلی اللہ علیہ وسلم اپنی ازوایں کے بارے میں درشت نہ تھے۔“ (اسلام کے مجرم ص ۲۵)

الجواب: اس میں کوئی مشکل نہیں کہ آپ ﷺ درشت نہ تھے لیکن اس حدیث میں درشت ہونے کی کوئی بات نہیں بلکہ صرف دو باتوں کا ذکر ہے۔

۱: میری بیویوں کو تہجد کی نماز کے لئے جگا دو۔

۲: دنیا کی بہت سی عورتیں قیامت کے دن ننگی رہیں گی۔

پہلے جزء کا تعلق امہات المؤمنین سے ہے جبکہ دوسرے جزء کا ان سے کوئی تعلق نہیں بلکہ دنیا کی عام عورتوں کے لئے عام خطاب ہے لہذا اعتراض کی بنیاد ہی باطل ہے۔

مجرم (۲۶): ”ام سلمہؓ نے فرمایا۔ اگر عورت کو احتمام نہ ہو تو پچھا اس کا ہم محل کیوں ہوتا ہے؟ (کتاب العلم بخاری۔ صفحہ ۱۵۰)“ (اسلام کے مجرم ص ۲۵)

الجواب: صحیح بخاری (۱۳۰) اور کتب حدیث میں یہ آیا ہے کہ ام سلمہؓ فیضانے (شرم و حیا سے) اپنا پچھہ چھپاتے ہوئے پوچھا: یا رسول اللہ! کیا عورت کوئی احتمام ہوتا ہے؟

آپ ﷺ نے فرمایا: جی ہاں! ورنہ پچھا اپنی ماں کے کیوں مشابہ ہوتا ہے؟

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ مردوں کی طرح عورتوں کو بھی (بعض اوقات) احتمام ہو جاتا ہے لہذا اس میں اعتراض والی کوئی بات نہیں ہے۔ کیا قرآن مجید میں کہیں یہ لکھا ہوا ہے کہ عورت کو احتمام نہیں ہوتا؟ یاد رہے کہ اس مرفوع حدیث کو نہاداً اکثر صاحب نے اپنی جہالت کی وجہ سے سیدہ ام سلمہؓ کا قول بنادیا ہے۔ سبحان اللہ!

مجرم (۲۷): ”حضرت علی فرماتے ہیں مجھے جریان تھا جس سے میری نڈی لکلا کرتی تھی۔ (کتاب العلم۔ ص ۱۵۰)“ (اسلام کے مجرم ص ۲۵)

الجواب: سیدنا علی رضی اللہ عنہ انسان تھے اور انسانوں کی ایک مشہور بیماری جریان ہے جو بعض مردوں کو لاحق ہوتی ہے۔ کسی حکیم یا ذا کثر سے اس بیماری کی معلومات دریافت کی جاسکتی ہیں۔ مسکر حدیث کو یہ چاہیے تھا کہ قرآن و حدیث سے یہ ثابت کرتا کہ سیدنا علی رضی اللہ عنہ کو نمی کی بیماری نہیں تھی۔

مجرم (۲۸): ”عبداللہ بن عمر“ فرماتے ہیں ایک دن میں اپنے گھر کی چھت پر چڑھاتوں میں نے دیکھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بیت المقدس کی طرف منہ کے دو کمی ایشور پر رفع حاجت کے لئے چیختے ہیں۔ کیا صحابہ ”اسی باتیں کہہ سکتے تھے؟ (کتاب الوضو بخاری۔ صفحہ ۱۵۵)“ (اسلام کے مجرم ص ۲۵)

الجواب: جی ہاں ایہ حدیث پچی ہے اور پچی حدیثیں امت کو صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اجمعیں نے ہی بتائی ہیں لہذا اس میں ناراض ہونے کی کیا بات ہے؟

صحیح بخاری (۱۲۹) موطأ امام مالک (۱/۱۹۳، ۲۵۷) اخلاف الحدیث للشافعی (ہامش الام ۱/۲۳) اور مسند احمد (۳۱۲) وغیرہ کی اس صحیح حدیث سے کئی مسئلے ثابت ہوتے ہیں مثلاً:

- ۱: رسول اللہ ﷺ بشر ہیں۔
- ۲: قضاۓ حاجت کے وقت قبلے کی طرف پیٹھ کرنا جائز ہے۔
- ۳: مکان کی چھت پر چڑھنا جائز ہے بشرطیکہ پڑوں کو اعتراض و تکلیف نہ ہو۔
- ۴: پیٹھ کر پیشاب کرنا مسنون ہے۔
- ۵: صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اجمعیں نے رسول اللہ ﷺ کی زندگی کا ہر ہر لمحہ یاد کر کے بیان فرمادیا ہے۔
- ۶: گھروں میں لیٹرین (بیت الغلاء) بنانا جائز ہے۔

مجرم (۲۹): ”ابوموسیٰ“ کہتے ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک پیالے میں دونوں ہاتھ اور منہ دھویا اور پھر اس میں کلی کی پھر ابوموسیٰ اور بلالؓ سے کہا اس میں سے کچھ نی لو۔ (کتاب الوضو بخاری۔ صفحہ ۱۶۸)“ (اسلام کے مجرم ص ۲۵)

الجواب: مذکور حدیث کو پاک نبی ﷺ کی پاک کلی والے پانی کے پی لینے پر اعتراض ہے حالانکہ صلح حدیثیہ کے موقع پر صحابہ کرام ﷺ اپنے پیارے اور پاک نبی ﷺ کے تھوک اور وضو کے پانی کو (محبت کے انہمار کے لئے) اپنے جسموں پر ملتے تھے۔  
دیکھیے صحیح بخاری (۲۷۳۲، ۲۷۳۱)

اے کاش! ہمیں رسول اللہ ﷺ کا ایک بال ہی مل جاتا تو یہ ہمارے لئے سونے چاندی سے بلکہ ساری دنیا سے زیادہ قیمتی ہوتا۔

مجرم (۳۰): ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ایک قوم کے گھوڑے پر آئے اور وہیں کھڑے کھڑے پیشاب کیا۔ (کتاب ابوضو بخاری - صفحہ ۷۱)“ (اسلام کے مجرم ص ۳۵)

الجواب: کوڑے کرکٹ کے جس ڈھیر (گھوڑے) کے پاس رسول اللہ ﷺ نے کھڑے ہو کر پیشاب کیا تھا وہاں کسی آدمی کا آپ ﷺ کی شرمنگاہ کی طرف دیکھنا قطعاً ثابت نہیں ہے۔ حافظ ابو عوانہ کی تجویز (مسند الی عوانہ ار ۱۹۶۷، ۱۹۶۸) سے معلوم ہوتا ہے کہ وہاں دیوار تھی اور درخت تھے۔

فتح الباری (۳۲۸) سے واضح ہے کہ وہاں پیشاب کے چھینٹے پڑنے کا کوئی خطرہ نہیں تھا میزدیکھے السنن الکبری للبیہقی (۱۰۰) لکھا ہوا ہے کہ آپ نے دیوار کے پیچے پیشاب کیا تھا۔ صحیح بخاری (۲۲۳) وغیرہ کی اس حدیث سے حالتِ عذر میں کھڑے ہو کر پیشاب کرنے کا جواز ثابت ہے۔ دیوبندی حلقات کے مشہور عالم محمد تقی عثمانی صاحب فرماتے ہیں: ”اس سے معلوم ہوا کہ کھڑے ہو کر اور بیٹھ کر دونوں طرح پیشاب کرنا جائز ہے، البتہ عام معمول چونکہ خبی کریم ﷺ کا بیٹھ کر پیشاب کرنے کا تھا اس واسطے کھڑے ہو کر پیشاب کرنے کو کروہ تھوڑی سی کہا گیا ہے۔“ (اغام الباری دروں بخاری ج ۲ ص ۳۵۲)

سیدنا یہودہ بن الحصیب رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: تمہیں چیزیں غلط ہیں (۱) آدمی کا کھڑے ہو کر پیشاب کرنا۔ (کشف الاستار عن زوائد المذاہر ار ۲۱۲ ج ۵۲۷ و مذہدہ حسن) معلوم ہوا کہ بغیر شرعی غفران اور بغیر شرعی حدود کے کھڑے ہو کر پیشاب کرنا صحیح نہیں

بلکہ غلط ہے۔ ساری صحیح احادیث کو سلف صالحین کے فہم کی روشنی میں مدنظر رکھنا ضروری ہے۔ مجرم (۳۱): ”ابو سلمہؓ کہتے ہیں کہ میں اور عائشہؓ کے بھائی عائشؓ کے پاس گئے اور ان سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے غسل جنابتؓ کے بارے میں پوچھا۔ انہوں نے غسل کر کے دکھایا اور اپنے سر پر پانی بھایا ہمارے اور ان کے درمیان ایک پرده حائل تھا۔ (کتاب الغسل، بخاری۔ ص ۱۸۵) مظاہرہ کرنا قطیع ضروری نہ تھا، زبانی بتا دیا ہوتا یا ابو سلمہؓ اپنی بیوی کو صحیح کر صحیح غسل کا پتہ چلا سکتا تھا بعد میں ان سے خود سیکھتا۔“ (اسلام کے مجرم ص ۲۶، ۲۵)

**الجواب:** اس سلسلے میں ایک سوال نے جواب میں راقم المروف نے تفصیلی بحث و تحقیق ماہنامہ الحدیث حضر و ۲: میں شائع کی تھی۔ وہی سوال و جواب بعض اصلاح کے ساتھ چیز خدمت نے ہے:

سوال: صحیح بخاری کی ایک حدیث میں آیا ہے کہ امام المؤمنین عائشہ صدیقہ (رضی اللہ عنہا) نے دو مردوں کے سامنے غسل کیا تھا۔ شیعہ اور مسکرین حدیث یہ حدیث بیان کر کے صحیح بخاری پر اعتراض کرتے ہیں، آپ سے درخواست ہے کہ ہمیں اس حدیث کا مفہوم سمجھائیں۔ جزاکم اللہ خیراً۔ (حافظ اسد علی، خیر بارہ، غازی ضلع ہری پور)

جواب: امام بخاری رحمہ اللہ فرماتے ہیں: ”حدثنا عبد اللہ بن محمد قال: حدثني شعبة قال: حدثني أبو بكر بن حفص قال: سمعت أبا سلمة يقول: دخلت أنا وأخو عائشة على عائشة فسألها أخوها عن غسل النبي ﷺ؟ فدعت باناء نحو من صاع فاغسلت وأفاضت على رأسها وبيتها حجاب“

(صحیح بخاری: کتاب الغسل باب الغسل بالصاع ونحوه، ج ۱۵)

ابو سلمہ (بن عبد الرحمن) فرماتے ہیں کہ: میں اور عائشہ (رضی اللہ عنہا) کا (رضائی) بھائی (ہم دونوں) عائشہ (رضی اللہ عنہا) کے پاس گئے، آپ کے (رضائی) بھائی نے نبی ﷺ کے (سر مبارک کے) غسل کے بارے میں پوچھا (کہ یہ کیسا تھا؟) تو انہوں (عائشہ (رضی اللہ عنہا)) نے صاع (ڈھائی گلو) کے برابر (پانی کا) ایک برتن منگوایا پھر انہوں نے غسل کیا اور اپنے سر پر

پانی بھایا، ہمارے اور ان کے درمیان پرداہ تھا۔

اس حدیث کو اس مفہوم کے ساتھ امام مسلم (۳۲۰ م ۲۲۰، دارالسلام: ۲۸) نے اسی (الصغریٰ) ح ۲۲۸ و ۱۲۷ و الکبیریٰ ح ۱۱۶ و ۲۳۲) احمد بن حنبل (المسند ۶/ ۱۷۲، ۲۳۹۳۳ ح ۲۷۲، ۳۲۰ ح ۲۵۶۲۰) ابو نعیم الاصبهانی (الستر ح علی صحیح مسلم ۱/ ۳۰۰ ح ۲۰۷) ابو عوانہ (المسند ۲۵۶۲۰) ابو نعیم الاصبهانی (الستر ح علی صحیح مسلم ۱/ ۳۰۰ ح ۲۰۷) ابو عوانہ (المسند ۲۹۶، ۲۹۵) اور یہیقی (السنن الکبیریٰ ۱۹۵) نے شعبہ (بن الجاج) کی سند سے مختصر امظوا بیان کیا ہے۔ اس روایت کے مفہوم میں درج ذیل باتیں اہم ہیں:

۱: صحابہ کرام کے دور میں اس بات پر شدید اختلاف ہو گیا تھا کہ غسل جنابت کرتے وقت عورت اپنے سر کے بال کھولے گی یا نہیں، اور یہ کہ غسل کے لئے کتنا پانی کافی ہے، عبداللہ بن عمرو رض عورتوں کو حکم دیتے تھے کہ غسل کرتے وقت اپنے سر کے بال کھول کر غسل کریں۔ اس پر تجھب کرتے ہوئے اسی عائشہ رض نے فرمایا: "یا عججًا لابن عمرو هذا یامر النساء إذا اغتسلن أن ينقضن رؤوسهن ، أفلأ يأمرهن أن يحلقن رؤوسهن "؟! ابن عمرو پر تجھب ہے کہ وہ عورتوں کو حکم دیتے ہیں کہ غسل کرتے وقت اپنے سر کے بال کھول دیں کیا وہ نہیں یہ حکم نہیں دے دیتے کہ وہ اپنے سر کے بال منڈواہی دیں؟

(صحیح مسلم: ۵۹، ۳۳۱ م ۵۹، دارالسلام: ۲۸)

۲: عبداللہ بن عمرو بن العاص رض پر درکے لئے سیدہ عائشہ صدیقہ رض نے عملاً سر پر پانی ڈال کر سمجھایا کہ بال کھولنا ضروری نہیں ہے۔

۳: محدث ابو عوانہ الاسفرائی (متوفی ۳۱۶) نے اس حدیث پر یہ باب باندھا ہے: "باب صفة الأولي التي كان يغتسل منها رسول الله صلی اللہ علیہ وسّع آنہ، وصفة غسل رأسه من الجنابة ، دون سائر جسده ".

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسّع آنہ کے غسل والے برتوں کا بیان، اور غسل جنابت میں، باقی سارے جسم کو چھوڑ کر (صرف) سر دھونے کی صفت کا بیان۔ (صحیح ابو عوانہ: ۲۹۳۱)

محدث کبیر کی اس تجویب سے معلوم ہوا کہ سیدہ عائشہ صدیقہ رض نے صرف سر دھو کر

دکھایا تھا، باقی جسم وہ کرنیں دکھایا تھا۔

۳: صحیح مسلم والی روایت میں آیا ہے کہ ”فافرغت علی رأسها ثلاٹا“ سیدہ عائشہؓ نے اپنے سر پر تین دفعہ (بال کھونے کے بغیر ہی) پانی بھایا تھا۔ (۳۲۰/۳۲) باقی جسم کے غسل کا ذکر اس روایت میں قطعاً نہیں ہے۔

۴: صحیح بخاری و صحیح مسلم میں آیا ہے کہ عائشہ صدیقہؓ نے اور ان کے شاگردوں کے درمیان (موٹا) پرده (جاب، ستر) تھا۔ ایک صحیح حدیث میں آیا ہے کہ فتح مکہ کے موقع پر رسول اللہ ﷺ غسل کر رہے تھے ”فاطمۃ ابنتہ تسترہ بثوب“ اور آپ کی بیٹی فاطمہؓ نے ایک کپڑے کے ذریعے سے آپ کا پرده کر رکھا تھا۔

(موطأ امام بیک ۱۵۲/۱۵۶ ح ۳۵۶ تحقیقی، صحیح البخاری: ۲۵۷ و صحیح مسلم: ۲۳۶/۸۲ بعد ح ۱۹۷)

یہ ظاہر ہے کہ پردوے کے پیچھے سے نظر آنے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا، ورنہ پھر پردوے کا مقصد کیا ہے؟

۵: سیدہ عائشہؓ کے رضائی بھائی عبد اللہ بن یزید المصری تھے (ارشاد الساری للقطلانی ح ۳۱۷) یا کثیر بن عبید الکوئی تھے (فتح الباری ار ۳۶۵) ابو سلم بن عبد الرحمن بن عوف، سیدہ عائشہؓ کے رضائی بھانجے تھے (فتح الباری ار ۳۶۵) معلوم ہوا کہ یہ دونوں شاگردوں، غیر حرم نہیں بلکہ حرم تھے، دین اسلام میں حرم سے سر، چہرے اور ہاتھوں کا کوئی پرده نہیں ہے۔

۶: عبد الرحمن دیوبندی لکھتے ہیں: ”حضرت عائشہؓ کی خدمت میں حاضر ہونے والے یہ دونوں حرم تھے، حضرت عائشہؓ نے ان کے سامنے پرده ڈال کر غسل کیا اور دونوں نے حضرت عائشہؓ کا سر اور اپنے کابدی دیکھا جو حرم کو دیکھنا درست ہے لیکن جسم کے باقی اعضاء جن کا مستور رکھنا حرم سے بھی ضروری ہے وہ پرده میں تھے“

(فضل الباری ح ۲ ص ۳۲۸، اذ افادات شیخ احمد عثمنی دیوبندی)

۷: غلام رسول سعیدی بریلوی لکھتے ہیں: ”اس حدیث پر مکریں حدیث اعتراض کرتے

ہیں کہ ان احادیث کو ماننے سے ازم آتا ہے کہ جبی مرد حضرت عائشہ سے سوال کرتے تھے اور وہ ان کو غسل کر کے دکھانی تھیں۔ اس کا جواب یہ ہے کہ وہ مرد اجنبی نہ تھے۔ ان میں سے ابو سلمہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے رضائی بستیجے تھے اور دوسرے عبد اللہ بن زید آپ کے رضائی بھائی تھے۔ غرض دونوں حرم تھے، آپ نے حجاب کی اوٹ میں غسل کیا اور ہم پہلے بیان کرچکے ہیں کہ ازواج مطہرات کپڑوں کے ساتھ غسل کرتی تھیں اور اس سے آپ کا مقصد یہ تھا کہ ان کو شرح صدر ہو جائے کہ اتنی مقدار پانی غسل کے لئے کافی ہوتا ہے۔ علامہ بدر الدین عینی لکھتے ہیں: قاضی عیاض نے کہا: اس حدیث کا ظاہر یہ ہے کہ ان دونوں نے سر اور جسم کے اس بالائی حصہ میں غسل کا عمل دیکھا جس کو دیکھنا حرم کے لئے جائز ہے اور اگر انہوں نے اس عمل کا مشاہدہ نہ کیا ہوتا تو حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کے پانی منگانے اور ان کی موجودگی میں غسل کرنے کا کوئی فائدہ نہ تھا۔ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا نے ستر کا انتظام، سر اور چہرے کے نچلے حصے کے لئے کیا تھا جس کو دیکھنا حرم کے لئے جائز نہیں ہے۔ (شرح صحیح مسلم ج ۱۰، ص ۱۹، ۱۰۲۹)

خلاصہ یہ کہ اس حدیث میں صرف یہ مسئلہ بیان ہوا ہے کہ غسل میں، سر کے بال کھولے بغیر ہی سر پر تین دفعہ پانی ڈالنا چاہئے، اس حدیث کا باقی جسم کے غسل سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ (ماہنامہ الحدیث ج ۲، ص ۳۲۶۳۰، جولائی ۲۰۰۳)

صحیح ہے کہ مظاہرہ کرنا قطعی ضروری نہ تھا لیکن اگر اپنے بھائی بھانجے کو عمل اس سر پر پانی ڈال کر مسئلہ سمجھا دیا تو اس میں قباحت بھی نہیں ہے۔

مجرم (۳۲): ”عائشہ“ فرماتی ہیں کہ ہم میں سے کسی کو جیس آتا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اخلاق اٹکنا چاہتے تو جیس کے غلبہ کے دوران از ار (لٹکی تہجی) باندھنے کا حکم دیتے اور پھر اخلاق اٹکاتے۔ (کتاب الحجیف بخاری۔ صفحہ ۱۹۸) قرآن اس سے منع فرماتا ہے۔ ” (اسلام کے مجرم ص ۲۶)

الجواب: صحیح بخاری (۳۰۲) کی اس حدیث میں مبادرت (اخلاق اٹکاتے) سے مراد یہ ہے کہ شوہر اور بیوی دونوں کپڑے پہننے ہوئے، از ار باندھے ہوئے اکٹھے لیٹ جائیں تو جائز ہے

بشر طیکہ جماع نہ کریں کیونکہ حالتِ حیض میں جماع کرنا حرام ہے۔ اس حدیث سے یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ سب سے زیادہ اپنی شہوت پر کنٹرول کرنے والے تھے یعنی آپ حالتِ حیض میں مبادرت تو فرماتے تھے لیکن جماع ہرگز نہیں کرتے تھے۔ قرآن مجید میں جس مبادرت اور قربت سے منع کیا گیا ہے اس سے مراد جماع ہے۔ دیکھئے تفسیر ابن جریر الطبری (۲۲۵/۲) الہذا قرآن و حدیث میں کوئی تعارض نہیں ہے۔ والحمد للہ

مجرم (۳۳): ”عائشہؓ فرماتی ہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم روزے کی حالت میں ہمارے بوسے لیا کرتے تھے اور مبادرت کیا کرتے تھے۔ (بخاری، کتاب الصوم: ۱۹۲۸، ۱۹۲۷) کیا یہ حق ہو سکتا ہے؟ کیا واقعی امام بخاری نے یہ حدیث لکھی ہو گئی؟“ (اسلام کے مجرم ص ۲۷)

**الجواب:** صحیح بخاری (کتاب الصوم: ۱۹۲۸، ۱۹۲۷) کی یہ حدیث بالکل صحیح ہے، اسے امام تیہنی اور امام بخوی دونوں نے امام بخاری سے نقل کر رکھا ہے۔

(اسن اکبری للبیہقی ۲۳۰/۲، شرح النہی للبغوی ۲/۲، ۲۴۹۷)

امام بخاری کے علاوہ اس حدیث کو معمولی اختلاف کے ساتھ امام مالک (الموطا ۲۹۲/۱) ۲۵۲ ح و امام شافعی (کتاب الامم ۹۸/۲) اور امام احمد بن حنبل (المسند ۲/۲، ۳۲۶ ح) نے بھی روایت کیا ہے۔

اس حدیث میں مبادرت سے مراد اپنی بیوی کے ساتھ صرف لیٹنا اور پیار کرنا ہے بشرطیکہ آدی اپنی شہوت پر کنٹرول کر سکے۔ یہاں مبادرت سے مراد جماع ہرگز نہیں ہے۔ اس صحیح حدیث سے معلوم ہوا کہ بڑی عمر کا شوہر جسے اپنی شہوت پر مکمل کنٹرول حاصل ہے، اپنی بیوی کا روزے کی حالت میں بوسے لے سکتا ہے۔ یاد رہے کہ یہ بات قرآن مجید کی کسی آیت کے خلاف نہیں ہے۔

مجرم (۳۲): ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا جب نماز کی اذان دی جاتی ہے تو شیطان پیٹھ پھیر کر گزر کرتا یعنی ہوا خارج کرتا ہوا بھاگتا ہے۔ (بخاری۔ جلد اول۔ صفحہ ۲۰۱) کیا یہ سرکار دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی زبان مبارک ہو سکتی ہے؟“ (اسلام کے مجرم ص ۲۷)

**الجواب:** صحیح بخاری (۲۰۸) و موطا امام مالک (۱/۲۹، ۲۰۷ ح ۱۳۹) و الصحیفۃ الصحیحۃ لللام  
بمام بن مدبہ (۲۲) اور مسند احمد (۲/۳۱۳، ۳۱۴ ح ۸۱۳۹) وغیرہ کی اس صحیح حدیث سے ثابت ہوتا  
ہے کہ اذ ان سے کر شیطان بھاگتا ہے اور آواز کے ساتھ اپنی ہوا نکالتا ہے۔ بعض مواقع پر  
شیطان کا پیچھہ پھیسر کر بھاگنا قرآن مجید سے ثابت ہے۔ دیکھئے سورۃ الانفال (۲۸)  
رہا اس کی ہوا کا خارج ہونا تو اس پر تعجب کی کیا بات ہے؟ جب انسان کی ہوا خارج  
ہوتی ہے تو کیا شیطان کی ہوا خارج نہیں ہو سکتی؟

**مجرم (۳۵):** ”عمرو بن میمون“ کہتے ہیں کہ میں نے زمانہ جاہلیت میں ایک بندروں کی کھا کہ بہت سے  
بندروں کے گروچ ہو گئے تھے۔ اس نے بندریا کے ساتھ زنا کیا تھا سب بندروں نے گلگار کیا۔ میں نے  
بھی ان کے ساتھ اسے گلگار کیا۔ ایک اور حدیث میں یہ بیان بھی ہے کہ وہ بندریا ایک اویز عرب بندر کے  
ساتھ لیتی تھی۔ ایک جوان بندر آیا اور آنکھ مار کر اسے اپنے ساتھ لے گیا پھر انہوں نے زنا کیا۔ (بخاری  
جلد دوم۔ صفحہ ۲۰۰) جانور پر شرعی قانون؟“ (اسلام کے مجرم ص ۲۷، ۲۸)

**الجواب:** یہ حدیث نہیں بلکہ عمرو بن میمون تابعی رحمہ اللہ کا بیان کردہ واقعہ ہے۔ اس واقعے  
میں بندروں سے مراد حمن ہیں۔ دیکھئے ص ۲۷-۲۸

**مجرم (۳۶):** ”آفات شیطان کے دونوں سینگوں کے درمیان طلوع ہوتا ہے۔ (بخاری جلد دوم۔ صفحہ  
۱۳۳)“ (اسلام کے مجرم ص ۲۸)

**الجواب:** صحیح بخاری (۳/۲۷۳) و صحیح مسلم (۸۲۸، ترجمہ دارالسلام: ۱۹۲۵) والی یہ حدیث  
درج ذیل کتابوں میں بھی موجود ہے:

مسند احمد (۲/۳۲۱۲ ح ۳۲۱۲ و سندہ صحیح) صحیح ابن خزیم (۳/۱۲۷۳) صحیح ابن حبان (۱۵۳۳)  
صحیح ابن عوادہ (۱/۳۸۲، ۳۸۳) اسنن الکبری للنسائی (۱۵۵۱)

سیدنا ابن عمر رضی اللہ عنہ کے علاوہ درج ذیل صحابہ رضی اللہ عنہم اجمعین نے بھی یہ حدیث بیان کی ہے:

۱: سمرة بن جندب رضی اللہ عنہ (صحیح ابن خزیم: ۳/۱۲۷۳ و سندہ صحیح)

۲: عمرو بن عبše رضی اللہ عنہ (صحیح مسلم: ۸۲۸، دارالسلام: ۱۹۳۰)

- ۱۳: ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ (صحیح ابن حزیم: ۲۷۵ و مسندہ حسن، ابن ماجہ: ۲۵۲ و مسندہ حسن)
- ۱۴: عائشہ رضی اللہ عنہا (السنن الصغری للنسائی: ۲۹۴ ح ۱۷۵ و مسند صحیح)
- سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا کہ شیطان طلوع شمس اور غروب شمس کے وقت اپنے دونوں سینگ رکھتا ہے۔ (موطأ امام مالک: ۱/۲۲۱ ح ۱۸۵ و مسند صحیح)

معلوم ہوا کہ یہ حدیث بالکل صحیح ہے اور سورج کا شیطان کے دونوں سینگوں کے درمیان طلوع و غروب ہونے کا مطلب یہ ہے کہ اس وقت وہاں شیطان اپنے سینگوں سے سیست کھڑا ہو جاتا ہے تاکہ لوگ اس کی طرف سجدہ کریں۔

مجرم (۲۷): "کیا تم کسی جانور کو دیکھتے ہو کہ وہ ناقص الاعضاء یعنی بغیر کان آنکہ یا ناک یا بغیر پنجے کے پیدا ہوا ہے (یعنی ایسا کبھی نہیں ہوتا) (بخاری شریف جلد اول۔ صفحہ ۵۲۵) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خلاف حقیقت بات کیسے فرمائے ہیں؟ جانور ناقص الاعضاء آئے دن پیدا ہوتے ہیں۔"

(اسلام کے مجرم حکم: ۵۵، ۵۶)

الجواب: صحیح بخاری (۱۳۵۸، ۱۳۵۹) و صحیح مسلم (۲۶۵۸) کی اس حدیث میں آیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ہر بچہ فطرت پر پیدا ہوتا ہے پھر اس کے والدین اسے یہودی، نصرانی یا جھوٹی (وغیرہ) بنادیتے ہیں جس طرح ہر جانور صحیح و سالم بچہ جاتا ہے کیا تم ان میں کوئی کان کٹا بچہ بھی دیکھتے ہو؟ پھر (سیدنا) ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے یہ آیت تلاوت فرمائی: یہ اللہ کی فطرت ہے جس پر اس نے لوگوں کو پیدا فرمایا ہے۔ الآیة

یہ حدیث اس مفہوم اور کئی سندوں کے ساتھ صحیح بخاری و صحیح مسلم سے پہلے الصحیفۃ الصھیفۃ للامام ہمام بن مذہب (۲۶) مصنف عبدالرازاق (۱/۱۹ ح ۷۰۰۸) مسند احمد (۲/۲۵۵ ح ۷۷۷)

موطأ امام مالک (۱/۵۷۲ ح ۲۲۱) اور مسند الحمیدی (تحقیقی: ۱۱۱۹ و مسند صحیح) وغیرہ میں موجود ہے۔

اس حدیث کا مطلب صرف یہ ہے کہ عام طور پر جانور صحیح و سالم پیدا ہوتے ہیں لیکن انسان اُن کے کان کاٹ کر کن کٹا بنا دیتے ہیں۔ اسی طرح عام طور پر انسان دین اسلام پر

پیدا ہوتے ہیں لیکن ان کے والدین انھیں کافروں شرک بنا دیتے ہیں۔ ”یعنی ایسا کبھی نہیں ہوتا“ کے الفاظ حدیث میں نہیں ہیں۔ رسول اللہ ﷺ کی ہر بات حقیقت پر مبنی ہے اور یہی حق ہے اگرچہ مکرین حدیث اس کا کتنا بھی انکار کرتے پھریں۔

مجرم (۳۸) : ”فَرَثَتْ مَا كَسِبَتْ مِنْهُ تَقْدِيرَ لَكُهُ دَيَّاً“ یعنی زندگی، موت اور رزق۔ اعمال بد ہونا اور اچھا ہونا۔ (بخاری کتاب الحجیض۔ صفحہ ۲۰۴) اگر ایسا ہوتا تو قرآن کا ہدایت نامنالز کرنے کی کیا ضرورت تھی؟“ (اسلام کے مجرم ص ۵۵)

الجواب: صحیح بخاری (۳۱۸) و صحیح مسلم (۲۶۳۶، دارالسلام: ۶۷۳۰) وغیرہما کی اس صحیح حدیث میں لکھا ہوا ہے کہ رب تعالیٰ فرشتے کو حکم دیتا ہے کہ اس کے رزق، موت، خوش قسمت ہونے، یا بد بخت ہونے کو لکھ دو۔ معلوم ہوا کہ اس حدیث کا تعلق تقدیر سے ہے۔ چونکہ اللہ تعالیٰ عالم الغیب ہے لہذا وہ حقیقتاً سب جانتا ہے کہ کل کیا ہوگا اور پرسوں کیا ہوگا۔ وہ اپنے علم غیب سے بندے کی تقدیر کیا ہو دیتا ہے تو اس پر اعتراض کی کیا بات ہے؟ ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿فُلِّئْنِ يُصِيبُنَا إِلَّا مَا كَسَبَ اللَّهُ لَنَا﴾ کہہ دو، ہم پر کوئی مصیبت نہیں آئے گی سوائے اس کے جواہر نے ہمارے لئے لکھ رکھی ہے۔ (العبس: ۵)

نیز دیکھئے سورۃ الحدید (۲۲)

شرح حدیث جبریل کی تشریع میں مجھے فائدے کے تحت شیخ عبدالحسن العباد المدنی فرماتے ہیں:

تقدیر پر ایمان (۱)

ششم: ان دونوں تابعین کے سوال کا عبد اللہ (بن عمر) ﷺ نے جو جواب دیا اس سے معلوم ہوتا ہے کہ تقدیر کا انکار نہیں (اور خوفناک) بدعت ہے۔

ابن رجب کہتے ہیں کہ تقدیر پر ایمان و طرح کا ہے: درجہ اول: اس پر ایمان کہ بندے جو خیر، شر، اطاعت اور نافرمانی کے اعمال کریں گے، آن کی پیدائش اور وقوع سے پہلے یہ سب کچھ اللہ کے علم میں ہے (وہ سب جانتا ہے) کہ ان میں کون جنتی اور کون دوزخی ہے۔ اللہ نے ان کی تخلیق و تکوین سے پہلے ان کے اعمال کا بدل

ثواب و عذاب کی صورت میں تیار کر کھا ہے۔ یہ سب کچھ اللہ نے اپنے پاس لکھ رکھا ہے اور اسے سب معلوم ہے۔ بندے وہی اعمال کرتے ہیں جو پہلے سے اللہ کے علم اور کتاب میں لکھا ہوا ہے۔

درجہ دوم: بندوں کے تمام افعال چاہے کفر ہو یا ایمان، اطاعت ہو یا نافرمانی، اللہ نے پیدا کئے ہیں۔ اور وہ ان سے (ایمان و اطاعت) چاہتا ہے۔

اہل سنت والجماعت اس (عقیدے) کا اقرار کرتے ہیں اور قدریہ (مکرین تقدیر) اس کا انکار کرتے ہیں۔ درجہ اول کو بہت سے مکرین تقدیر بھی تسلیم کرتے ہیں۔ اُن کے غالی حضرات میسے معبد الجنی، جس کے بارے میں ابن عمر (رضی اللہ عنہ) سے سوال ہوا تھا، اور عمر و بن عبید وغیرہ اس کا انکار کرتے ہیں۔ بہت سے ائمہ سلف نے کہا ہے کہ قدریہ سے علم پر مناظرہ کرو۔ اگر وہ اس کا اقرار کر لیں تو انہیں بحکمت ہو جائے گی اور اگر انکار کر لیں تو کفر کریں گے۔ (یعنی کافر ہو جائیں گے) ان کا مطلب یہ ہے کہ اگر کوئی شخص اللہ کے علم قدیم کا انکار کرے جو بندوں کے افعال سے پہلے ہے اور یہ کہ بے شک اللہ نے بندوں کو پیدا کرنے سے پہلے انہیں بدجنت اور خوش بخت میں تقسیم کر دیا ہے اور اسے اللہ نے اپنے پاس محفوظ کتاب میں لکھ دیا ہے تو اس شخص نے قرآن کا انکار کیا لہذا اس سے وہ کافر ہو گیا۔ اور اگر وہ اس کا اقرار کریں اور اس کا انکار کریں تو اللہ نے اپنے بندوں کے افعال پیدا کئے اور اُن سے تکوینی تقدیری ارادہ چاہا (یعنی حق و باطل کے دونوں راستوں کا اختیار دے کر یہ چاہا کہ وہ حق پر چلیں) تو وہ (مکرین تقدیر) لا جواب ہو جائیں گے کیونکہ انہوں نے وہ چیز تسلیم کر لی ہے جس کا وہ انکار کر رہ تھے۔

ان لوگوں کی تغیریں میں علماء کے درمیان مشہور اختلاف ہے۔ شافعی، احمد اور دوسرے ائمہ مسلمین اُس شخص کو کافر کہتے ہیں جو (اللہ کے) علم قدیم کا انکار کرتا ہے۔ (جامع العلوم و الحکم، ۱۰۳، ۱۰۴)

(شرح حدیث جبریل ص ۱۷۲، ۱۵۵)

دوسرے مقام پر اسی فائدے کی منصل تشریح کرتے ہوئے شیخ عبدالحسن فرماتے ہیں:

## تقدیر پر ایمان (۲)

ششم: اچھی اور بدی تقدیر پر ایمان کے بارے میں قرآن مجید میں بہت سی آیات ہیں اور بہت سی احادیث سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ مسلم تقدیر حق ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: «اَنَا كُلَّ شَيْءٍ وَ خَلْقَهُ بِقَدْرٍ» بے شک ہم نے ہر چیز کو قدر (تقدیر و مقدار) کے ساتھ پیدا کیا ہے۔ (القرآن: ۲۹)

اور فرمایا: «قُلْ لَنْ يُصِيبُنَا إِلَّا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا» کہہ دو ہمیں تو وہی مصیبت پہنچتی ہے جو اللہ نے ہمارے لئے لکھ رکھی ہے۔ (التوبہ: ۱۵)

اور فرمایا: «مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَبْرَأَهَا طَإِنْ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ» زمین میں اور تمہیں جو کوئی مصیبت پہنچتی ہے وہ واقع ہونے سے پہلے ہماری کتاب میں درج ہے، اللہ کے لئے یہ (بہت) آسان ہے۔ (النور: ۲۲)

رہی سنت تو امام بخاری و امام مسلم نے صحیحین میں تقدیر کے بارے میں کتابیں لکھی ہیں جن میں ایسی بہت سی احادیث ہیں جن سے تقدیر ثابت ہوتی ہے۔

(سیدنا) ابو ہریرہ (رضی اللہ عنہ) سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اللہ کے نزدیک کنز در مومن سے قوی مومن، بہتر اور پسندیدہ ہے اور (ان) سب میں خیر ہے۔ جو چیز تجھے فرع دے اُس کی حوصلہ کر، اللہ سے مدد مانگ اور (اس سلسلے میں) سستی نہ کر۔ اگر تجھے کوئی مصیبت پہنچے تو یہ نہ کہہ کہ اگر میں اس طرح اور اس طرح کرتا۔ بلکہ یہ کہہ: اللہ کی بھی تقدیر ہے، اُس نے جو چاہا ہوا۔ کیونکہ لو (اگرگر) شیطانی عمل کا دروازہ کھول دیتا ہے۔ (صحیح مسلم: ۲۶۶۳)

طاوس (تابعی) کہتے ہیں کہ میں نے خالبہ کرام (رضی اللہ عنہم) کو یہ فرماتے ہوئے پایا ہے کہ ہر چیز تقدیر ہے اور میں نے عبد اللہ بن عمر (رضی اللہ عنہ) کو فرماتے ہوئے سن کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ہر چیز تقدیر ہے ہی حتیٰ کہ (دماغی) عاجزی اور ذہانت بھی تقدیر ہے۔ (صحیح مسلم: ۲۶۵۵)

عاجزی اور ذہانت ایک دوسرے کی ضد ہیں۔ تروتازگی، سُست کی سُستی اور عاجزی سب تقدیر سے ہے۔ نووی نے اس حدیث کی شرح میں لکھا ہے کہ ”اس کا معنی یہ ہے کہ عاجز کی عاجزی اور ذہین کی ذہانت تقدیر میں لکھی ہوئی ہے“ (شرح صحیح مسلم ۲۰۵۱)

آپ ﷺ نے فرمایا: تم میں سے ہر آدمی کا جنت و دوزخ میں ٹھکانا لکھا ہوا ہے (یعنی جنت میں اور دوزخ میں جائے گا) تو لوگوں نے کہا: یا رسول اللہ! ہم اسی پر توکل کر کے نہ بیٹھ جائیں؟ تو آپ نے فرمایا: اعمال کرو، جو میسر ہیں (یعنی جنتی کے لئے جنت کے اعمال میسر کئے گئے ہیں لہذا اُسے چاہئے کہ وہ جنتیوں کے اعمال کرے) پھر آپ نے یہ آیت پڑھیں ﴿فَامَّا مَنْ أَعْطَى وَاتَّقَىٰ وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَىٰ﴾ سے لے کر ﴿لِلْعُسْرَى﴾ [سورة العنكبوت: ۱۰، ۵] تک۔

(صحیح بخاری: ۳۹۸۵ و صحیح مسلم: ۲۶۲۷ عن علی (رضی اللہ عنہ))

یہ حدیث اس کی دلیل ہے کہ بندوں کے نیک اعمال تقدیر میں ہیں اور انہی سے خوش قسمتی حاصل ہوگی اور یہ بھی تقدیر میں ہے اور بندوں کے نہ رے اعمال تقدیر میں ہیں اور ان سے بد نعمتی حاصل ہوگی اور یہ بھی تقدیر میں ہے۔ اللہ سبحانہ و تعالیٰ ہی نے اسباب بنائے ہیں۔ کوئی چیز بھی اللہ کی تقدیر، فصلے، تخلیق اور ایجاد سے باہر نہیں ہے۔

(سیدنا عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک دن میں رسول اللہ ﷺ کے پیچھے (بیٹھا ہوا) تھا تو آپ نے فرمایا: اے لڑکے! میں تجھے کچھ باقی میں سکھاتا ہوں، اللہ کو یاد رکھو وہ تجھے یاد رکھے گا، اللہ کو یاد رکھو اسے اپنے سامنے یا۔۔۔ ۵۔ جب (ما فوق الاصابب) سوال کرے تو اللہ سے سوال کر، اور جب بعد مانگئے تو اللہ سے مدد مانگ، اور جان لے کہ اگر سب لوگ تجھے فائدہ پہنچانا چاہیں تو تجھے صرف وہی فائدہ پہنچے گا جو اللہ نے تیرے لئے لکھ رکھا ہے اور اگر سارے لوگ تجھے نقصان پہنچانا چاہیں تو تجھے صرف وہی نقصان پہنچ سکتا ہے جو اللہ نے تیرے لئے لکھ رکھا ہے۔ قلم اٹھا لئے گئے اور (تقدیر کے)

صحیفے خشک ہو چکے ہیں۔ (سنن الترمذی: ۲۵۱۶ و قال: "حد احادیث حسن صحیح")

تقدیر پر ایمان کے چار درجے ہیں، جن پر عقیدہ رکھنا ضروری ہے:

پہلا درجہ: جو کچھ ہونے والا ہے اس کے بارے میں اللہ کا علم از لی وابدی ہے۔ ہر چیز جو ہونے والی ہے، ازل سے اللہ کے علم میں ہے، اللہ کو کسی چیز کے بارے میں قطعاً جدید علم کی ضرورت نہیں ہے کیونکہ پہلے سے ہی اسے ہر چیز کا پہلہ علم ہے۔

دوسرا درجہ: ہر چیز جو واقع ہونے والی ہے، اس کے بارے میں زمین اور آسمانوں کی تخلیق سے پچاس ہزار سال پہلے، سب کچھ لوح محفوظ میں درج ہے۔ آپ ﷺ کا ارشاد ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تخلیقات کی تقدیریں، زمین و آسمان پیدا کرنے سے پچاس ہزار سال پہلے لکھ دی ہیں۔ اور اس کا عرش پانی پر تھا۔ (صحیح سلم: ۲۶۵۳ من حدیث عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ)

تیسرا درجہ: اللہ کی مشیخت اور اس کا ارادہ، جو کچھ ہو رہا ہے وہ اللہ کی مشیخت سے ہو رہا ہے۔ اللہ کے ملک میں صرف وہی ہوتا ہے جو اللہ چاہتا ہے۔ جو اللہ نے چاہا تو ہوا اور جو نہیں چاہا تو نہیں ہوا۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾ اللہ جب کسی چیز کا ارادہ کرتا ہے تو اس کا حکم صرف یہی ہوتا ہے کہ وہ فرماتا ہے: کُنْ (ہو جا) تو ہو جاتا ہے [یس: ۸۲] اور فرمایا: ﴿وَمَا تَشَاءُ وَنَّ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾ اور تم جو چاہتے ہو وہ نہیں ہو سکتا ایک کا اللہ رب العالمین چاہے۔ (الطور: ۲۹)

چوتھا درجہ: جو کچھ ہونے والا ہے اس کا وجود اور تخلیق اللہ کی مشیخت پر ہے، اس کے از لی علم کے مطابق اور جو اس نے لوح محفوظ میں لکھ رکھا ہے کیونکہ جو کچھ ہونے والا ہے، وہ اشیاء اور ان کے افعال اللہ ہی کے پیدا کردہ ہیں جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ﴾ اللہ ہر چیز کا خالق ہے۔ (الزمر: ۲۲)

اور فرمایا: ﴿وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ﴾ اور اللہ نے تمھیں پیدا کیا ہے اور تم جو اعمال کرتے ہو انھیں (بھی) پیدا کیا ہے۔ (القاف: ۹۶)

تقدیر پر ایمان، اس غیب پر ایمان ہے جسے اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا۔ تقدیر میں جو

کچھ ہے اس کا واقع ہونا لوگوں کو دو طرح سے معلوم ہو سکتا ہے:

① کسی چیز کا واقع ہو جانا، جب کوئی چیز واقع ہو جاتی ہے تو یہ معلوم ہو جاتا ہے کہ تقدیر میں یہی تھا، اگر یہ تقدیر میں نہ ہوتا تو واقع ہی نہ ہوتا۔ کیونکہ اللہ جو چاہتا ہے وہی ہوتا ہے اور وہ جو نہیں چاہتا تو نہیں ہوتا۔

② مستقبل میں ہونے والے واقعات کے بارے میں رسول اللہ ﷺ کی پیش گوئیاں مثلاً دجال، یا جوج و ماجون اور نزول عیسیٰ بن مریم (علیہما السلام) وغیرہ امور کے بارے میں آپ کی پیش گوئیاں، جو کہ آخری زمانے میں وقوع پذیر ہوں گی۔ یہ پیش گوئیاں اس کی دلیل ہیں کہ ان امور کا واقع ہونا ضروری ہے۔ یہی اللہ کی تقدیر اور فیصلے میں لکھا ہوا ہے۔ اسی طرح آپ ﷺ کی وہ پیش گوئیاں جو آپ نے اپنے زمانے کے قریب واقع ہونے والے امور کے بارے میں فرمائی ہیں۔ انھی میں سے وہ حدیث ہے جسے (سیدنا) ابو مکہ (نقیع بن الحارث) رضی اللہ عنہ نے روایت کیا ہے کہ میں نے نبی ﷺ کو منبر پر فرماتے ہوئے سُنَّا، حُسْنَ (بن علی رضی اللہ عنہ) آپ کے پاس تھے۔ آپ ایک دفعہ ان کی طرف اور ایک دفعہ لوگوں کی طرف دیکھ رہے تھے اور فرم رہے تھے: ”میرا یہ بیٹا سید (سردار) ہے اور ہو سکتا ہے کہ اللہ اس کے ذریعے سے مسلمانوں کی دو جماعتوں کے درمیان صلح کرائے۔“ (صحیح بخاری: ۲۴۲۲)

رسول اللہ ﷺ نے یہ جو پیش گوئی فرمائی تھی وہ (آپ کی وفات کے بہت بعد) اکتا ہیں (بھری: ۲۹۵) میں واقع ہوئی جب مسلمانوں میں اتفاق ہو گیا۔ اسے ”عام الجماعة“ (اتفاق کا سال) بھی کہتے ہیں۔ صحابہ رضی اللہ عنہم نے اس حدیث سے یہ سمجھا تھا کہ (سیدنا و محبوبنا) حسن (بن علی) رضی اللہ عنہ بچپن میں نہیں مریں گے اور وہ اُس وقت تک زندہ رہیں گے جب تک صلح کے بارے میں رسول اللہ ﷺ کی بیان کردہ پیش گوئی واقع نہ ہو جائے۔ یہ چیز تقدیر میں تھی جس کے وقوع سے پہلے صحابہ کرام کو اس کا علم تھا۔

ہر چیز کا خالق اور اس کی تقدیر بہانے والا اللہ ہی ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

﴿اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ﴾ اللہ ہر چیز کا خالق ہے۔ (الزمر: ۲۶)

اور فرمایا: ﴿وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدْرَهُ تَقْدِيرًا﴾ اور اس (اللہ) نے ہر چیز پیدا کی، پس اس نے ہر چیز کی تقدیر مقرر کی یعنی مقدار میں بنائیں۔ (الفرقان: ۲)

پس خیر و شر کی ہر چیز جو ہونے والی ہے اللہ کے فیصلے، تقدیر، مشیخت اور ارادے سے ہوتی ہے۔ (سیدنا) علی رضی اللہ عنہ کی بیان کردہ ایک حدیث میں آیا ہے کہ نبی ﷺ نے لمبی دعائیں یہ الفاظ بھی فرمائے: ((وَالْخَيْرُ كَلَهُ فِي يَدِكُ وَالشَّرُّ لِيْسُ إِلَيْكُ)) ساری خیرتیرے ہاتھوں میں ہے اور شر تیری طرف (لے جانے والا) نہیں ہے (صحیح مسلم: ۱۷۷) اس حدیث کا یہ مطلب نہیں ہے کہ اللہ کے فیصلے اور تخلیق کے مطابق شروع قائم نہیں ہوتا۔ اس کا معنی صرف یہ ہے کہ اللہ نے بغیر کسی حکمت اور فائدے کے محض شر پیدا نہیں کیا اور دوسرے یہ کہ مطلق شر کو اللہ کی طرف منسوب نہیں کرنا چاہئے بلکہ یہ (دلائل عامہ کے تحت) عموم میں داخل ہے۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿إِنَّ اللَّهَ هُوَ خَالقُ كُلِّ شَيْءٍ﴾ اللہ ہر چیز کا خالق ہے۔ (المر: ۶۲)

اور فرمایا: ﴿إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدْرٍ﴾

بے شک ہم نے ہر چیز کو قدر (تقدیر و اندازے) سے پیدا کیا۔ (القر: ۲۹) صرف اکیلے شر کے ساتھ اللہ کی طرف نسبت سے ادب سیکھنا چاہئے۔ اسی لئے جنون نے اللہ کی طرف خیر کی نسبت کر کے ادب کا اظہار کیا تھا۔ انھوں نے شر کو مجہول کے صیغہ سے بیان کیا تھا۔

اللہ تعالیٰ نے (جنون کا قول نقل) فرمایا: ﴿وَأَنَّا لَا نَنْدِرُ إِلَّا شَرُّ أُرْبُدَةٍ يَمْنُونَ فِي الْأَرْضِ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا﴾ اور یہیں پتائیں کہ زمین والوں کے ساتھ شر کا ارادہ کیا گیا ہے یا ان کا رب ان کی ہدایت چاہتا ہے۔ (ابن: ۱۰)

تقدیر کے سابقہ چاروں درجنوں میں اللہ کی مشیخت اور ارادہ بھی ہے۔ مشیخت اور ارادے میں فرق یہ ہے کہ کتاب و سنت میں مشیخت کا ذکر تکوئی و تقدیری طور پر ہی آیا ہے۔ اور ارادے کا معنی کبھی تکوئی معنی اور کبھی شرعی معنی پر آتا ہے۔ تکوئی و تقدیری معنی کے لئے

یہ ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿وَلَا يَنْفَعُكُمْ نُصْحِيْنَ أَنْ أَرَدْتُ أَنْ أُنْصَحَ لَكُمْ إِنْ كَانَ اللَّهُ يُرِيدُ أَنْ يُغْوِيَكُمْ﴾ اور تحسیں میری نصیحت فائدہ نہیں دے سکتی اگرچہ میں تحسیں نصیحت کروں اگر تحسیں اللہ تعالیٰ گمراہ کرنا چاہتا ہو۔ (مود: ۳۳)

اور فرمایا: ﴿فَمَنْ يُرِدُ اللَّهُ أَنْ يَهْدِيَ يَشْرَحْ صَدْرَةَ لِلْإِسْلَامِ وَمَنْ يُرِدُ أَنْ يُضْلِلَ يَجْعَلْ صَدْرَةَ ضَيْقًا حَرَجًا﴾ یہ اللہ جس کو ہدایت دینے کا ارادہ کرے تو اس کے دل کو اسلام کے لئے کھول دیتا ہے اور جس کو گمراہ کرنے کا ارادہ کرے تو اس کے دل کو بُنگ (حق کو نہ ماننے والا) کر دیتا ہے۔ (الانعام: ۱۲۵)

شرعی ارادے کے لئے ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ﴾ اللہ تمہارے ساتھ آسانی کا ارادہ رکھتا ہے اور وہ تمہارے ساتھ بُنگ کا ارادہ نہیں رکھتا۔

(البقرة: ۱۸۵)

اور فرمایا: ﴿مَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكُنْ يُرِيدُ لِيُطْهِرَكُمْ وَلِيُتَمَّ نِعْمَةَ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾

اللہ اس کا ارادہ نہیں کرتا کہ تحسیں حرج میں ڈال دے لیکن وہ یہ ارادہ کرتا ہے کہ تحسیں پاک کر دے اور اپنی نعمت تم پر پوری کر دے تاکہ تم شکر کرو۔ (المائدہ: ۶)

ان دونوں ارادوں میں یہ فرق ہے کہ تکوینی ارادہ عام ہے چاہے اللہ تعالیٰ خوش ہو یا ناراض ہو۔ شرعی ارادہ صرف اسی کے بارے میں ہوتا ہے جسے اللہ پسند کرتا ہے اور راضی ہے۔ تکوینی ارادہ واقع ہو کرہی رہتا ہے اور دینی ارادہ اس آدمی کے حق میں واقع ہوتا ہے جسے اللہ توفیق دے۔ اور جسے وہ توفیق نہ دے تو وہ شخص اس سے محروم رہتا ہے۔ کچھ اور بھی کلمات ہیں جو تکوینی و شرعی معنوں میں آتے ہیں، انھی میں سے فیصلہ، تحریم، اذن، کلمات اور امر و غیرہ ہے۔

ابن القیم نے اپنی کتاب ”شفاء العلیل“ کے انسیویں (۲۹) باب میں ان کو ذکر کیا ہے اور قرآن و سنت سے ان کے دلائل لکھے ہیں۔

ہر چیز جسے اللہ نے لوح محفوظ میں لکھا ہے، اس کی تقدیر مقرر کی ہے اور اس کے قوع کا فصلہ کیا ہے تو اس چیز نے ضرور بالضرور ہو کر رہنا ہے۔ نہ اس میں تغیر ہوتا ہے اور نہ تبدلی، جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿مَا أَصَابَ مِنْ مُّصِيْبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِيْ أَنْفُسِكُمْ إِلَّا فِيْ كِتَابٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ تُنْجَاهَا ط﴾ زمین اور تھماری جانوں میں جو مصیبت پہنچتی ہے وہ واقع ہونے سے پہلے ہم نے کتاب میں درج کی ہے۔ (الحدید: ۲۲)

اور اس میں سے حدیث ہے: «قلم آٹھا لئے گئے اور صحیفے خشک ہو گئے۔» (دیکھیے ص ۸۵، ۸۶) اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: ﴿يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ طَ وَعِنْدَهُ أَمُّ الْكِتَابِ﴾ اللہ جو چاہتا ہے مٹا دیتا ہے اور جو چاہتا ہے ثابت رکھتا ہے اور اسی کے پاس اُمُّ الکتاب ہے۔ (الرعد: ۳۹)

اس کی تفسیر یہ بیان کی گئی ہے کہ یہ آیت کریمہ شریعتوں سے متعلق ہے۔ اللہ شریعتوں میں سے جسے چاہتا ہے منسون کر دیتا ہے اور جسے چاہتا ہے ثابت رکھتا ہے حتیٰ کہ ہمارے نبی محمد ﷺ کے ساتھ رسولوں کا سلسلہ ختم ہو گیا، آپ کی شریعت نے سابق ساری شریعتوں کو منسون کر دیا۔ اس کی دلیل اس آیت میں ہے جو اس سے پہلے ہے ﴿وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَنْ يَأْتِيَ بِآيَةً إِلَّا يَأْذِنُ اللَّهُ ط لِكُلِّ أَجَلٍ ط كَابُ﴾ اللہ کے اذن کے بغیر کوئی رسول بھی کوئی نشانی نہیں لاسکتا، ہر وقت کے لئے ایک کتاب ہے یعنی ہر چیز کا وقت مقرر ہے۔ (الرعد: ۳۸)

اور اس کی یہ تفسیر بھی بیان کی گئی ہے کہ اس سے وہ مقدار میں مراد ہیں جو لوح محفوظ میں نہیں ہیں۔ جیسا کہ بعض کام فرشتوں کے ذریعے سے سر انجام دیئے جاتے ہیں۔ اہن اقیم کی کتاب شفاء العلیل کے ابواب (۲، ۵، ۲، ۲) دیکھیں۔ ہر باب کے تحت انہوں نے لوح محفوظ کے علاوہ ایک ایک خاص تقدیر بیان کی ہے۔ آپ ﷺ کی حدیث ہے کہ ”قضاء (تقدیر) کو صرف دعا ہی میں کر سکتی ہے اور عمر میں صرف نیکی ہی کے ذریعے سے اضافہ ہوتا ہے۔“ (سن اترنی: ۲۱۳۹) اسے امام ترمذی نے حسن قرار دیا ہے تیزدیکھے اسلوب صحیح لالابنی: ۱۵۳)

یہ حدیث لوح محفوظ میں تغیر (وتبدلی) کی دلیل نہیں ہے۔ یہ تو صرف اس کی دلیل ہے کہ اللہ نے شر سے سلامتی مقدر میں رکھی ہے اور اس سلامتی کے لئے اسباب مقرر کئے

ہیں۔ ممکن یہ ہے کہ اللہ نے بندے سے شریود کر دیا۔ یہ دوسری اس فعل یعنی دعا کے سبب اس کے مقدار میں لکھی گئی تھی اور یہی مقدر تھا۔ اور اسی طرح یہ مقدار میں لکھا گیا کہ انسان کی عمر بھی ہے اور یہ بھی مقدار کر دیا گیا کہ درازی عمر (فلان) سبب سے ہو گی اور یہ یہیکی وصلہ رحمی ہے۔ پس اسباب اور وجہ اسباب سب اللہ کی قضا و قدر سے ہیں۔

آپ ﷺ کی حدیث: ”اللہ جسے پسند کرتا ہے تو اس کا رزق کشادہ کر دیتا ہے۔ یا اس کی عمر دراز کر دیتا ہے، پس صدر حمی کرو“ (صحیح البخاری: ۲۰۶۷ و صحیح مسلم: ۲۵۵۷) کا بھی یہی مطلب ہے۔ ہر انسان کا وقت لوح حفظ میں مقرر ہے۔ نہ آگے ہو سکتا ہے اور نہ پیچھے جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿وَلَنْ يُؤْخِرَ اللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَاءَهُ أَجْلُهَا طَهِ﴾ اور جب کسی نفس کا وقت آجائے تو اللہ سے موخر نہیں کرتا۔ (المنقون: ۱۱)

اور فرمایا: ﴿لِكُلِّ أُمَّةٍ أَجْلٌ طَإِذَا جَاءَهُ أَجْلُهُمْ فَلَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ﴾ ہر امت کے لئے ایک وقت ہے۔ جب ان کا وقت آ جاتا ہے تو نہ ایک گھنٹی پیچھے ہوتا ہے اور نہ آگے ہوتا ہے۔ (یونس: ۲۹)

اور جو آدمی مرتا یا قتل ہوتا ہے تو وہ اپنی اجل کی وجہ سے مرتا یا قتل ہوتا ہے۔ محزرہ کی طرح یہ نہیں کہنا چاہئے کہ مقتول کی اجل کاٹ دی گئی اور اگر وہ قتل نہ ہوتا تو دوسری اجل تک زندہ رہتا۔ کیونکہ ہر انسان (کے مرنے) کا ایک ہی وقت مقرر ہے۔ اس وقت کے لئے اسباب مقرر ہیں۔ یہ بیماری سے مرے گا اور یہ دن بنے سے مرے گا اور یہ قتل ہو گا وغیرہ۔

تقریر کے بہانے سے نیکی کے نہ کرنے اور گناہوں کے کرنے پر استدلال نہیں کرنا چاہئے کیونکہ جس نے گناہ کیا تو شریعت میں اس کی ایک مقرر سزا ہے۔ اگر اس نے اپنے گناہ کا یہ عذر پیش کیا کہ یہ اس کی قسمت میں تھا تو اسے شرعی سزا دی جائے گی اور کہا جائے گا کہ اس گناہ کی یہ سزا بھی تیری قسمت میں تھی۔

حدیث میں جو آیا ہے کہ آدم (علیہ السلام) اور موسیٰ (علیہ السلام) کے درمیان تقریر پر بحث و مباحثہ ہوا تھا۔ یہ گناہ کرنے پر تقریر سے استدلال والا معاملہ نہیں ہے۔ رہ تو اس مصیبت کا

ذکر ہے جو معصیت کے سبب واقع ہوئی تھی۔

(سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا۔ آدم اور موسیٰ نے بحث و مباحثہ کیا تو موسیٰ نے آدم سے کہا: تو وہ آدم ہے جسے اس کی خطا (لغزش) نے جنت سے نکال دیا تھا۔ تو آدم نے جواب دیا: تو وہ موسیٰ ہے جسے اللہ نے رسالت اور کلام کرنے سے نوازا۔ پھر تو مجھے اس چیز پر ملامت کرتا ہے جو اللہ نے میری پیدائش سے پہلے میری تقدیر میں لکھ دی تھی؟ تو رسول اللہ ﷺ نے دو دفعہ فرمایا: پس آدم موسیٰ (علیہما السلام) پر غالب آگئے۔ (صحیح بخاری: ۳۳۰۹ و صحیح مسلم: ۲۲۵۲)

ابن القیم نے اپنی کتاب "شفاء العلیل" میں اس حدیث پر بحث کے لئے تیرا باب قائم کیا ہے۔ انہوں نے اس حدیث کی تشریح میں باطل اقوال کا (بطریورو) ذکر کیا اور وہ آیات ذکر کیں جن میں آیا ہے کہ مشرکین اپنے شرک پر تقدیر سے استدلال کرتے تھے۔ اللہ نے ان مشرکین کو جھوٹا قرار دیا کیونکہ وہ اپنے شرک و کفر پر قائم (اور ڈالے ہوئے) تھے۔ انہوں نے جوبات کہی وہ حق ہے لیکن اس کے ساتھ باطل پر استدلال کیا گیا ہے۔ پھر انہوں نے اس حدیث کے معنی پر دو توجیہات ذکر کیں، پہلی توجیہ ان کے استاذ شیخ الاسلام ابن تیمیہ کی ہے اور دوسری ان کے اپنے فہم و استنباط سے ہے:

ابن القیم فرماتے ہیں کہ "جب آپ نے اسے پہچان لیا تو موسیٰ (علیہما السلام) اللہ اور اس کے اسماء و صفات کے بارے میں سب سے زیادہ باخبر تھے، لہذا یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ وہ اس خطا پر ملامت کریں جس سے خطا کرنے والے نے توبہ کر کر ہی ہے۔ اس کے بعد اللہ نے اسے (اپنے لئے) پھن لیا، راہنمائی کی اور خاص منتخب کر لیا۔ آدم (علیہما السلام) اپنے بے کے بارے میں سب سے زیادہ پہچان رکھتے تھے کہ وہ معصیت پر قضا و قدر سے استدلال کریں۔ بات یہ ہے کہ موسیٰ (علیہما السلام) نے آدم (علیہما السلام) کو اس مصیبۃ پر ملامت کی تھی جس کے سبب سے اولاً آدم کا جنت سے خروج اور دنیا میں نزول ہوا، جو آزمائش اور امتحان کا گھر ہے۔ اس کی وجہ اولاً آدم کے باپ (سیدنا آدم علیہما السلام) کی لغزش ہے۔ پس انہوں نے لغزش

کا ذکر بطور تنبیہ کیا، اس مصیبت اور آزمائش پر جو آدم ﷺ کی ذریت و اولاد کو حاصل ہوئی۔ اسی لئے موسیٰ ﷺ نے آدم ﷺ سے فرمایا: ”آپ نے ہمیں اور اپنے آپ کو جنت سے نکال دیا، بعض روایات میں ”خیبتاً“ (آپ نے ہمیں محروم کر دیا) کا لفظ آیا ہے۔ پس آدم ﷺ نے مصیبت پر تقدیر سے استدلال کیا اور فرمایا: بے شک یہ مصیبت جو میری لغزش کی وجہ سے میری اولاد کو پہنچی، میری تقدیر میں لکھی ہوئی تھی۔ تقدیر سے مصیبتوں میں استدلال کیا جاسکتا ہے لیکن عیوب (اور گناہوں کے جواز) میں اس تسلسل نہیں کیا جاسکتا۔ یعنی آپ مجھے اس مصیبت پر کیوں ملامت کرتے ہیں جو میری پیدائش سے اتنے سال پہلے، میرے اور آپ کے مقدار میں لکھ دی گئی تھی، یہ جواب ہمارے شیخ (ابن تیمہ) رحمہ اللہ کا ہے۔ اس کا دوسرا جواب بھی ہو سکتا ہے کہ گناہ پر تقدیر سے استدلال بعض جگہ فائدہ دے سکتا ہے اور بعض جگہ نقصان دہ ہے۔ اگر گناہ کے واقع ہونے کے بعد آدمی توبہ کرے اور دوبارہ یہ گناہ کرے تو تقدیر سے استدلال کر سکتا ہے۔ جیسا کہ آدم ﷺ نے (اپنی لغزش کے بعد) کیا۔ اس طریقے سے تقدیر کے ذکر میں توحید اور رب تعالیٰ کے اسماء و صفات کی معرفت ہے۔ اس کے ذکر سے بیان کرنے والے اور سننے والے کو نفع ہوتا ہے کیونکہ تقدیر (کے ذکر) سے کسی امر و نبی کی مخالفت نہیں ہوتی اور نہ شریعت کا ابطال ہوتا ہے۔ بلکہ بعض حق کو توحید اور تبدیلی و قوت سے برآت کے طور پر بیان کیا جاتا ہے۔ اس کی توضیح اس سے (بھی) ہوتی ہے کہ آدم ﷺ نے موسیٰ ﷺ سے فرمایا:

”کیا آپ میرے اس عمل پر ملامت کرتے ہیں جو میری پیدائش سے پہلے میرے مقدار میں لکھا ہوا تھا؟“ جب آدمی گناہ کرتا ہے پھر توبہ کر لیتا ہے تو وہ معاملہ اس طرح زائل اور ختم ہو جاتا ہے گویا کہ یہ کام ہوا ہی نہیں تھا۔ پس اب اگر کسی ملامت کرنے والے نے اس گناہ پر ملامت کیا تو اس کے لئے بہتر یہ ہے کہ تقدیر سے استدلال کرے۔ اور کہے: ”یہ کام میری پیدائش سے پہلے میرے مقدار میں تھا“، اس آدمی نے تقدیر کے ذریعے سے حق کا انکار نہیں کیا، نہ باطل پر دلیل قائم کی ہے اور نہ منوع بات کے جواز پر جماعت بازی کی ہے۔

رہا وہ مقام جس پر تقدیر سے استدلال نقصان دہ ہے وہ حال اور مستقبل سے تعلق رکھتا ہے۔ یعنی کوئی آدمی فعلِ حرام کا ارتکاب کرے یا کسی واجب (فرض) کو ترک کر دے، پھر کوئی آدمی اسے اس پر ملامت کرے تو پھر وہ گناہ پر قائم رہنے اور اصرار کرنے میں تقدیر سے استدلال کرے۔ یہ شخص اپنے استدلال سے حق کو باطل کرنا اور پھر باطل کا ارتکاب کرنا چاہتا ہے۔ جیسا کہ شرک اور غیر اللہ کی عبادت پر اصرار کرنے والے کہتے تھے: ﴿لَوْشَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكَنَا وَلَا أَبَاوْنَا﴾ اگر اللہ جا ہتا تو ہم اور ہمارے باپ دادا شرک نہ کرتے (الانعام: ١٢٨) ﴿لَوْشَاءَ الرَّحْمَنُ مَا عَبَدُنَاهُمْ﴾ اگر رحمٰن چاہتا تو ہم ان (معبودوں ان باطلہ) کی عبادت نہ کرتے۔ (الزخرف: ٤٠)

انہوں نے اپنے باطل عقائد کو صحیح سمجھتے ہوئے تقدیر سے استدلال کیا۔ انہوں نے اپنے (شرکیہ و کفریہ) فعل پر کسی نہ امت کا اظہار نہیں کیا انہاں کے ترک کا ارادہ کیا اور نہ اس کے فاسد ہونے کا اقرار کیا۔ یہ آدمی کے استدلال سے سراسر مخالف ہے جس پر اس کی غلطی واضح ہو جاتی ہے، وہ نادم (پیشیان) ہو جاتا ہے اور پکارا دہ کرتا ہے کہ وہ آئندہ غلطی نہیں کرے گا۔ پھر اس (توبہ) کے بعد اگر کوئی اسے ملامت کرے تو کہتا ہے: ”جو کچھ ہوا ہے وہ اللہ کی تقدیر کی وجہ سے ہوا ہے۔“ اس مسئلے کا (بنیادی) نکتہ یہ ہے کہ اگر وجہ ملامت دوپر ہو جائے تو تقدیر سے استدلال صحیح ہے اور اگر وجہ ملامت باقی رہے تو تقدیر سے استدلال باطل ہے...“ (شفاء، اعلیٰ ص ٣٤، ٣٥)

تقدیر کے بارے میں قدریہ اور جبریہ دونوں فرقے گمراہ ہوئے ہیں۔ قدریہ کہتے ہیں کہ بندے اپنے افعال کے خود خالق ہیں، اللہ نے یہ افعال ان کی تقدیر میں نہیں لکھے۔ ان کے قول کا تقاضا یہ ہے کہ اللہ کی حکومت میں بندوں کے جو افعال واقع ہوتے ہیں، وہ اس کے مقدر (مقرر شدہ) نہیں ہیں۔ یہ بندے اپنے افعال پیدا کرنے میں اللہ سے بے نیاز ہیں اور یہ کہ اللہ ہر چیز کا خالق نہیں ہے بلکہ بندے اپنے افعال کے خالق ہیں۔ یہ عقیدہ بہت ہی باطل عقیدہ ہے کیونکہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ بندوں کا خالق ہے اور بندوں کے افعال کا

(بھی) خالق ہے۔ اللہ تعالیٰ ذا توں اور صفتوں سب کا خالق ہے۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿فُلِ اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ أَوَّلُ أَحَدٍ الْقَهَّارُ﴾ کہہ دو کہ اللہ ہر چیز کا خالق ہے اور وہ اکیلا قہار (سب پر غالب) ہے۔ (الرعد: ۱۶) اور فرمایا: ﴿وَاللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكَلِيلٌ﴾ اللہ ہر چیز کا خالق ہے اور وہ ہر چیز پر وکیل (حافظ و نگران) ہے۔ (المریم: ۲۲) اور فرمایا: ﴿وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ﴾ اور اللہ نے تھیس پیدا کیا ہے اور تم جو اعمال کرتے ہو انھیں (بھی) پیدا کیا ہے۔ (الصفت: ۹۶)

جریہ (فرتے) نے بندوں سے اختیار چھین لیا ہے، وہ اس کے لئے کسی مشیت اور ارادے کے قائل نہیں ہیں۔ انہوں نے اختیاری حرکات اور اضطراری حرکات کو پر ابر کر دیا ہے۔ ان لوگوں کا یہ خیال ہے کہ ان کی ساری حرکات اس طرح ہیں کہ جس طرح درختوں کی حرکات ہیں۔ کھانے والے، پینے والے، نمازی اور روزہ دار کی حرکات اس طرح ہیں جیسے رعشہ والے کی حرکات ہوتی ہیں، ان میں انسان کے کسب اور ارادے کا کوئی کام نہیں ہوتا۔ اس طرح رسولوں کے صحیحے اور کتابیں نازل کرنے کا کیا فائدہ رہ جاتا ہے؟ یہ قطعی طور پر معلوم ہے کہ بندے کے پاس مشیت اور ارادے کی طاقت ہے۔ اچھے اعمال پر اس کی تعریف ہوتی ہے اور بُرے اعمال پر اس کی نہ ملت ہوتی ہے اور اسے سزا ملتی ہے۔ بندے کے اختیاری افعال اسی کی طرف منسوب کئے جاتے ہیں (یعنی نیکی و بدی کا مرتكب وہی ہوتا ہے) رہی اضطراری حرکات جیسے رعشہ والے کی حرکت تو یہاں نہیں کہا جاتا کہ یہ اس کا فعل ہے۔ یہ تو اس کی ایک صفت ہوتی ہے۔ اسی لئے تو فاعل کی تعریف میں نبوی حضرات یہ کہتے ہیں کہ وہ اسم مرفوع ہے جو اس پر دلالت کرتا ہے جس سے کوئی حادث ( فعل) صادر ہوتا ہے یا جس کا وہ قام بھے ہوتا ہے یعنی اس کا صد و راس سے ہوتا ہے۔ حادث سے اُن کی مراودہ اختیاری افعال ہیں جو بندے کی مشیت اور ارادے سے واقع ہوتے ہیں۔ قیام حادث سے ان کی مراودہ امور ہیں جو مشیت کے تحت نہیں آتے جیسے موت، مرض اور

ارتعاش (رعشہ) وغیرہ۔ پس اگر کہا جائے کہ زید نے کھایا، پینا، نماز پڑھی اور روزہ رکھا تو اس میں زید فاعل ہے جس سے حدث ( فعل) حاصل ہوا ہے۔ یہ حدث کھانا، پینا، نماز اور روزے ہیں۔ اور اگر کہا جائے کہ زید بیمار ہوا، زید مر گیا یا اس کے ہاتھوں میں رعشہ ہوا تو یہ حدث زید کے (ارادی) فعل سے نہیں ہے بلکہ یہ اس کی صفت ہے جس کا صدور اس سے ہوا ہے۔

اہل السنّت والجماعات اثبات تقدیر میں غالی جبریوں اور انکار کرنے والے قبریوں کے درمیان ہیں۔ انہوں نے بندے کیلئے مشیت کا اثبات کیا ہے؟ اور رب کیلئے مشیت عام کا اثبات کرتے ہیں۔ انہوں نے بندے کی مشیت کو اللہ کی مشیت کے تابع قرار دیا ہے جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے: ﴿لِمَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَسْتَقِيمَ ۚ وَمَا تَشَاءُوْنَ إِلَّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾ اس کے لئے جو تم میں سے سیدھا ہونا چاہے اور تم نہیں چاہے مگر یہ کہ اللہ رب العالمین چاہے۔ (التویر: ۲۹، ۳۸)

اللہ کی حکومت میں جو وہ نہ چاہے ہو یہ نہیں سکتا۔

اس کے برخلاف قدریہ کہتے ہیں کہ ”بندے اپنے افعال پیدا کرتے ہیں“ بندوں کو ان چیزوں پر عذاب نہیں ہو سکتا جن میں ان کا کوئی ارادہ ہے اور نہ مشیت جیسا کہ جبریہ کا قول ہے۔ اسی میں اس سوال کا جواب ہے جو کہ بار بار کیا جاتا ہے کہ کیا بندہ مجبور محض ہے یا وہ (گھلی) با اختیار ہے؟ تو (عرض ہے کہ) نہ وہ مطلقاً مجبور محض ہے اور نہ مطلقاً با اختیار ہے بلکہ یہ کہا جاتا ہے کہ وہ ایک اعتبار سے با اختیار ہے کہ اسے مشیت اور ارادہ حاصل ہے۔ اور اس کے اعمال اُسی کا کسب (کمائی) ہیں۔ ایک اعمال پر اسے ثواب ملے گا اور بُرے اعمال پر اسے سزا ملے گی۔ وہ ایک اعتبار سے مُسِرٰ (مجبور) ہے۔ اس سے ایسی کوئی چیز صادر نہیں ہوتی جو اللہ کی مشیت، ارادے، تخلیق اور ایجاد سے خارج ہو۔

جو بھی ہدایت اور گمراہی (بندے کو) حاصل ہوتی ہے تو وہ اللہ کی مشیت اور ارادے سے ہی حاصل ہوتی ہے۔ اللہ نے بندوں کے لئے خوش بختی کا راستہ اور گمراہی کا راستہ، دونوں واضح کر دیے ہیں۔ اللہ نے بندوں کو عقل دی ہے جس سے وہ نفع اور نقصان کے

درمیان فرق کرتے ہیں۔ جو شخص خوش بختی کا راستہ اختیار کر کے اس پر چلا تو اسے یہ خوش بختی کا راستہ (جنت) کی طرف لے جائے گا۔ یہ کام بندے کی مشیحت اور ارادے سے واقع ہوا ہے جو کہ اللہ کی مشیحت اور ارادے کے تابع ہے۔ اور یہ اللہ کا فضل و احسان ہے۔ جس شخص نے گمراہی کا راستہ اختیار کیا اور اس پر چلا تو یہ اسے بد بختی (یعنی جہنم) کی طرف لے جائے گا۔ یہ کام بندے کی مشیحت اور ارادے سے ہوا ہے جو کہ اللہ کی مشیحت اور ارادے کے تابع ہے۔ یہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ کا عدل و الناصف ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

﴿الَّمْ نَجْعَلُ لَهُ عَيْنَيْنِ لَوْلَسَانًا وَشَفَتَيْنِ لَوْهَدَيْنِهِ النَّجْدَيْنِ﴾

کیا ہم نے اسے دو آنکھیں، ایک زبان اور دو ہونٹ نہیں دیئے اور اسے دو راستوں (یعنی شر اور خیر) کی طرف را ہنسائی نہیں کی؟ (البلد: ۸-۱۰)

اور فرمایا: ﴿إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلَ إِماشَاكِرًا وَإِماكُفُورًا﴾ ہم نے اسے راستہ کھایا تاکہ وہ شکر کرنے والا بنے یا کافر بنے۔ (الذہر: ۳)

نیز فرمایا: ﴿مَنْ يَهِدِ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهَتَّدُ وَمَنْ يُضْلِلُ فَقَنْ تَجْدَلُهُ وَتَيَامُرُ شَدًا﴾

جسے اللہ نے ہدایت دی وہی ہدایت یافتہ ہے اور جسے اس نے گمراہ کیا تو آپ اس کا دوی (مددگار) مرشد و ہدایت دینے والا نہیں پائیں گے۔ (الکھف: ۷)

ہدایتیں دو طرح کی ہیں: (۱) ہدایت دلالت و ارشاد، یہ انسان کو حاصل ہے یعنی ہر انسان سے یہی مطلوب ہے کہ وہ ہدایت اسلام پر چلے۔

(۲) ہدایت توفیق، یہ اس شخص کو حاصل ہوتی ہے جسے اللہ ہدایت دینا چاہتا ہے۔

پہلی ہدایت کی دلیلوں میں سے یہ ارشاد باری تعالیٰ ہے جس میں اللہ تعالیٰ اپنے نبی ﷺ سے فرماتا ہے: ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِيُ إِلَيْ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ اور بے شک آپ صراط مستقیم (سیدھے راستے) کی طرف را ہنسائی کرتے ہیں (الشوری: ۵۲) یعنی آپ ہر ایک کو صراط مستقیم کی طرف دعوت دیتے ہیں۔ دوسرا ہدایت کی دلیلوں میں سے یہ ارشاد باری تعالیٰ ہے کہ ﴿إِنَّكَ لَا تَهْدِيُ مَنْ أَحَبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِيُ مَنْ يَشَاءُ﴾ آپ جسے (ہدایت

دینا) چاہیں ہدایت نہیں دے سکتے لیکن اللہ جسے چاہتا ہے ہدایت دیتا ہے۔ (اقصص: ۵۶) اللہ تعالیٰ نے یہ دونوں ہدایتیں اس ارشاد میں اکٹھی کر دی ہیں ﴿وَاللَّهُ يَدْعُوْا إِلَىٰ دَارِ السَّلَمِ ۖ وَيَهْدِيْ مَنْ يَشَاءُ إِلَىٰ صِرَاطِ مُسْتَقِيْمٍ﴾ اور اللہ تعالیٰ سلامتی کے گھر کی طرف بتاتا ہے اور جسے چاہتا ہے صراطِ مستقیم کی طرف ہدایت دیتا ہے۔ (یون: ۲۵) ”اللہ سلامتی کے گھر کی طرف بتاتا ہے“ یعنی ہر ایک کو (بتاتا ہے۔) مفعول کو عموم کے لئے حذف کیا گیا ہے اور یہ ہدایت دلالت و ارشاد ہے۔ ”اور جسے چاہتا ہے صراطِ مستقیم کی طرف ہدایت دیتا ہے“ اس میں خصوصیت قائم کرنے کے لئے مفعول کو ظاہر کر دیا گیا ہے اور یہ ہدایت توفیق ہے۔ (شرح حدیث جریل ص ۹۶)

مجرم (۳۹) : ”ابو ہریرہؓ حدیث کے سب سے زیادہ روایت کرنے والے تھے۔ وہ جب چاہتے احادیث گھڑیا کرتے تھے۔ انہوں نے بے شمار من گھرست حدیثیں لوگوں تک پہنچائیں۔ (امام بخاری بحوالہ رسال ”البلاغ“، صفحہ ۳، جوہانس برگ)“ (اسلام کے مجرم ص ۲۹)

اجواب: یہ بالکل صحیح ہے کہ سیدنا ابو ہریرہؓ رضی اللہ عنہ حدیث کے سب سے زیادہ روایت کرنے والے تھے لیکن یہ بالکل جھوٹ ہے کہ ”وہ جب چاہتے احادیث گھڑیا کرتے تھے۔ انہوں نے بے شمار من گھرست حدیثیں لوگوں تک پہنچائیں“ یہ بات نہ صحیح بخاری نے فرمائی اور نہ امت مسلمہ کے کسی ایک امام نے، یہ بات نہ صحیح بخاری میں ہے اور نہ حدیث کی کسی معتبر کتاب میں لہذا اکثر شبیر احمد (منکر حدیث) نے جھوٹا حوالہ پیش کیا ہے۔ رسال البلاغ کس (کذاب) کا ہے؟ ہم نہیں جانتے لیکن ہمارا خیال یہ ہے کہ یہ کراچی کے دیوبندیوں کا رسال البلاغ نہیں ہے۔ واللہ اعلم

سیدنا ابو ہریرہؓ رضی اللہ عنہ اعلیٰ درجے کے پیچے، ثقہ فقیہ مجتہد اور جلیل القدر صحابی تھے۔ آپ کے مختصر فضائل کے لئے ماہنامہ الحدیث حضرت سے ایک مضمون پیش خدمت ہے:

### سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے محبت

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ اللہ کی قسم اہر موسوں جو میرے بارے میں سن لیتا ہے، مجھ سے محبت کرتا ہے۔ ابو کثیر رحمۃ اللہ علیہ بیکی بن عبد الرحمن رحمۃ اللہ علیہ نے پوچھا: آپ کو یہ کیسے معلوم ہوا؟ انھوں نے فرمایا: میری ماں مشرک تھی، میں اسے اسلام (لانے) کی دعوت دیتا تھا اور وہ اس کا انکار کرتی تھی۔ ایک دن میں نے اسے دعوت دی تو اس نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں ایسی باتیں کہہ دیں جنھیں میں ناپسند کرتا تھا۔ پھر میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آیا اور روتے ہوئے آپ کو سارا قصہ بتا دیا۔ میں نے آپ سے درخواست کی کہ آپ میری ماں کی ہدایت کے لئے دعا کریں تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: اے اللہ! ابو ہریرہ کی ماں کو ہدایت دے۔ میں اس دعا کی خوشخبری لئے بھاگتا ہوا لکھا اور اپنے گھر کے پاس پہنچا تو دروازہ بند تھا اور نہانے والے پانی کے گرنے کی آواز آرہی تھی۔ میری ماں نے جب میری آواز سنی تو کہا: باہر ٹھہرے رہو۔ پھر اس نے لباس پہن کر دروازہ کھولتا تو (اہمی) دو پڑھ اور زہنہ سکیں اور کہا: «أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله» میں اس کی گواہی دیتی ہوں کہ اللہ کے سوا کوئی اللہ نہیں ہے اور بے شک محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) اللہ کے بندے اور رسول ہیں۔

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا: پھر میں اس حالت میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آیا کہ میں خوشی سے رورہا تھا۔ میں نے کہا: اے اللہ کے رسول! خوش ہو جائیے، اللہ نے آپ کی دعا قبول فرمائی اور ابو ہریرہ کی ماں کو ہدایت عطا کر دی ہے۔ آپ (صلی اللہ علیہ وسلم) نے اللہ کی حمد و شاہیان کی اور خیر کی بات کی، میں نے کہا: آپ اللہ سے دعا کریں کہ وہ مجھے اور میری ماں کو موسوں کا محبوب بنادے تو آپ نے فرمایا: ((اللهم حببْ عبِيدَكْ هذَا وَأْمَهِ إِلَى عِبَادَكَ الْمُؤْمِنِينَ وَحَبِّبْ إِلَيْهِمُ الْمُؤْمِنِينَ .)). اے اللہ! اپنے اس بندے (ابو ہریرہ) اور اس کی ماں کو موسوں کا محبوب بنادے اور ان

کے دل میں مومنوں کی محبت ڈال دے۔ (صحیح مسلم: ۲۲۹۱)

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کو اس بات کا پورا یقین تھا کہ نبی ﷺ کی دعا مقبول ہوتی ہے لہذا وہ بصینہ جسم یہ فرماتے تھے کہ ہر مومن مجھ سے محبت کرتا ہے۔

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا: میں مسکین آدمی تھا، پیٹ بھر کھانے پر ہی نبی کریم ﷺ کی دعا مقبول ہے۔ کی خدمت میں لگا رہتا تھا جبکہ مہاجرین تو بازاروں میں اور انصار اپنے اموال (اور زمینوں) کی گنبداشت میں مصروف رہتے تھے۔ پھر (ایک دن) رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

((من بسط ثوبہ فلن ینسی شیناً سمعه منی))

جو شخص (اب) اپنا کپڑا بچائے تو وہ مجھ سے سُنی ہوئی کوئی بات کبھی نہیں بھولے گا۔ پھر میں نے کپڑا بچایا حتیٰ کہ آپ ﷺ کی حدیثیں بیان کرنے سے فارغ ہوئے پھر میں نے اس کپڑے کو اپنے سینے سے لگا کر بھیجن لیا تو میں نے آپ سے (اس مجلس میں اور اس کے بعد) جو سُنائے کبھی نہیں بھولا۔ (صحیح بخاری: ۲۰۰۷، صحیح مسلم: ۲۲۹۲)

سیدنا عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ نے ایک دفعہ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے فرمایا: آپ ہم میں سے رسول اللہ ﷺ کے پاس زیادہ رہتے تھے اور آپ ﷺ کی حدیث کو سب سے زیادہ یاد کرنے والے تھے۔ (سنن الترمذی: ۳۸۳۶ و مسند صحیح، مہانہ الحدیث: ۱۱، ۳۲)

سیدنا ابو بکر الصدیق رضی اللہ عنہ نے جو جمیع الوداع کے موقع پر سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کو ممتازی کرنے والا مقرر کر کے بھیجا تھا۔ (صحیح بخاری: ۳۶۹) نیز دیکھئے جس صفحہ ۱۰۷ میں ایک دفعہ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے ایک حدیث بیان کی تو امام المؤمنین سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے فرمایا: "صدق أبو هريرة" ابو ہریرہ نے بچ کہا ہے۔

(طبقات ابن سعد: ۳۳۲، و مسند صحیح، الحدیث: ۳۲، ص: ۱۱)

امام بخاری نے حسن سند سے روایت کیا ہے کہ

"عن أبي سلمة عن أبي هريرة عبد شمس" إلخ (التاریخ الکبیر: ۱۳۲، ص: ۱۹۳۸)

معلوم ہوا کہ قبول اسلام سے پہلے سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا نام عبد شمس تھا۔

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا: میں تین سال رسول اللہ ﷺ کی صحبت میں رہا ہوں۔

(کتاب المعرفۃ والتأریخ ۱۱۱۳ و سنہ صحیح)

مشہور تابعی حمید بن عبد الرحمن الحمیری رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ (سیدنا) ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ

چار سال نبی ﷺ کی صحبت میں رہے۔

(سنن ابی داود: ۸۱ و سنہ صحیح، سنن النسائی: ۱۳۰۹ و صحیح الحافظ ابن حجر فی بلوغ المرام: ۲۰)

ان دونوں روایتوں میں تطبیق یہ ہے کہ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نبی کریم ﷺ کے ساتھ مکمل تین سال تک اور چوتھے سال کا کچھ حصہ رہے، جسے راویوں نے اپنے اپنے علم کے مطابق بیان کر دیا ہے۔

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا: میں رسول اللہ ﷺ کے ساتھ خیر میں حاضر تھا۔

(تاریخ ابی زرعة الدش Qi: ۲۲۲ و سنہ صحیح)

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ رات کے ایک تھائی حصے میں قیام کرتے (تجدد پڑھتے) تھے اور ان کی زوجہ محترمہ ایک تھائی حصے میں قیام کرتیں اور ان کا بیٹا ایک تھائی حصے میں قیام کرتا تھا۔

(کتاب الزہد لام احمد ص: ۷۷ و ح ۹۸۶، کتاب الزہد لابی داود: ۲۹۸ و سنہ صحیح، حلیۃ الاولیاء: ۲۸۲ و ۲۸۳)

یعنی انہوں نے رات کے تین حصے مقرر کر کر کھے تھے جن میں ہر آدمی باری باری نوافل پڑھتا تھا۔ اس طریقے سے سارا گھر ساری رات عبادت میں مصروف رہتا تھا۔ سبحان اللہ

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ اپنے دو ریامارت کے دوران میں بھی خود لکڑیاں اٹھا کر بازار سے

گزر کرتے تھے۔ (دیکھیے الزہد لابی داود: ۷۷ و سنہ صحیح، حلیۃ الاولیاء: ۲۸۳ و ۲۸۵)

عبد اللہ بن رافع رحمہ اللہ سے روایت ہے کہ میں نے ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے پوچھا:

آپ کو ابو ہریرہ کیوں کہتے ہیں؟ انہوں نے فرمایا: کیا تم مجھ سے نہیں ڈرتے؟

ابن رافع نے کہا: جی ہاں، اللہ کی قسم! میں آپ سے ضرور رہتا ہوں۔ انہوں نے فرمایا:

میں اپنے گھروالوں کے لئے بکریاں چڑھاتا تھا اور میری ایک چھوٹی سی بیلی تھی۔ رات کو میں اسے ایک درخت پر چھوڑ دیتا اور دن کو اس کے ساتھ کھلیتا تھا تو لوگوں نے میری کنیت

ابو ہریرہ مشہور کر کر دی۔ (طبقات ابن سعد ۳۲۹، ۳۲۹ و مسند حسن)

محمد بن سیرین رحمہ اللہ سے سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا: آپ کا رنگ سفید تھا اور آپ خوش مزاج نرم دل تھے۔ آپ سرخ رنگ کا خضاب یعنی مہندی لگاتے تھے۔ آپ کائن کا کھر دراپھٹا ہوا بیاس پہنچتے تھے۔ (طبقات ابن سعد ۳۳۷، ۳۳۷ و مسند حسن)

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ ہر اس شخص کے دشمن تھے جو اللہ اور اس کے رسول کا دشمن تھا۔

(طبقات ابن سعد ۳۲۵، ۳۲۵ و مسند حسن)

مشہور تابعی ابو سلمہ بن عبد الرحمن رحمہ اللہ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی بیماری کے دوران میں ان کے پاس گئے تو کہا: اے اللہ! ابو ہریرہ کو شفادے۔ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا: اے اللہ! مجھے واپس نہ کر۔۔۔ اے ابو سلمہ! اگر مر سکتے ہو تو مرجاو، اس ذات (اللہ) کی قسم جس کے ہاتھ میں ابو ہریرہ کی جان ہے! علماء پر ایسا وقت آئے گا کہ ان کے زندیک شرخ خالص سونے سے زیادہ موت پسندیدہ ہو گی اور قریب ہے کہ لوگوں پر ایسا وقت آجائے کہ آدمی جب کسی مسلمان کی قبر کے پاس سے گزرے تو کہہ کہ کاش میں اس قبر میں ہوتا۔

(طبقات ابن سعد ۳۲۸، ۳۲۸ و مسند حسن)

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی وفات کا جب وقت آیا تو انہوں نے فرمایا:

مجھ (میری قبر) پر خیمنہ لگانا اور میرے ساتھ آگ لے کر نہ جانا اور مجھے (قبرستان کی طرف) جلدی لے کر جانا کیونکہ میں نے رسول اللہ ﷺ پر نوحہ کو فرماتے ہوئے سنائے کہ جب نیک انسان یا مومن کو چار پائی پر رکھا جاتا ہے تو وہ کہتا ہے: مجھے (جلدی) آگے لے چلو اور کافر یا فاجر کو چار پائی پر رکھا جاتا ہے تو وہ کہتا ہے: ہائے میری تباہی! مجھے کہاں لے کر جار ہے ہو؟ (مسند احمد ۲۹۲، ح ۱۳۷ و مسند حسن، طبقات ابن سعد ۳۲۸، ۳۲۸)

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا: جب میں مرجاوں تو مجھ پر نوحہ (آواز کے ساتھ ماتم) نہ کرنا

کیونکہ رسول اللہ ﷺ پر نوحہ نہیں کیا گیا۔ (تاریخ دمشق لابن عساکر ۱/۲۸۲ و مسند حسن)

اللہ تعالیٰ نے سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کو نبی کریم ﷺ کی دعا کی وجہ سے عظیم حافظہ عطا

فرمایا تھا۔ ایک دفعہ مروان بن الحجاج الاموی نے ان سے کچھ حدیثیں لکھوائیں اور اگلے سال کہا کہ وہ کتاب کم ہو گئی ہے، وہی حدیثیں دوبارہ لکھوا دیں۔ انھوں نے وہی حدیثیں دوبارہ لکھوا دیں۔ جب دونوں کتابوں کو ملایا گیا تو ایک حرف کا فرق نہیں تھا۔ (المصدر لحاکم سارہ ۱۵ و سنہ حسن، الحدیث: ۳۲۲، ۱۳۲)

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ جب حدیثیں بیان کرنا شروع کرتے تو سب سے پہلے فرماتے:

ابوالقاسم الصادق المصدوق (پچ) رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

((من کذب علی متعتمداً فلیتبوا مقصده من النار)). جس نے جان بوجھ کر مجھ پر جھوٹ بولتا تو وہ اپنا مٹھکانا (جہنم کی) آگ میں بنالے۔ (منہاج الدین ۲۱۳۲، ۹۳۵۰ و سنہ صحیح)

آپ اللہ کی قسم کا فرماتے تھے کہ میں بھوک کی شدت کی وجہ سے زمین پر لیٹ جاتا تھا اور بھوک کی شدت کی وجہ سے اپنے پیٹ پر پھر باندھ لیتا تھا۔ (صحیح بخاری: ۶۲۵۲)

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ اپنی بیٹی سے فرمایا کرتے تھے: "لاتلبسی الذهب فانی اخشی عليك اللہب" سونا نہ پہنو کیونکہ مجھے تم پر (آگ کے) شعلوں کا ڈر ہے۔

(حلیۃ الاولیاء ۳۸۰ و سنہ صحیح)

امام شافعی رحمہ اللہ نے فرمایا: پوری دنیا میں حدیث کے سب سے بڑے حافظ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ تھے۔ (تاریخ دمشق ابن عساکر ۲۵۲۷ و سنہ صحیح)

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرمایا کرتے تھے: "..... اللہم لا تدر کنی سنة ستین" اے میرے اللہ امیجھے ساٹھ بھری تک زندہ نہ رکھ۔ (تاریخ دمشق الابی زرعد الدشیقی: ۲۳۳ و سنہ صحیح)

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے تھے: "اللہم لا تدر کنی امارة الصیان" اے میرے اللہ امیجھے بھوں کی حکومت تک زندہ نہ رکھ۔ (دالل مہدیہ للہ علیہ السلام ۲۶۶ و سنہ صحیح)

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ ایک مرتبہ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں کچھ بھوریں لے کر حاضر ہوئے اور کہا: یا رسول اللہ! میرے لئے ان میں برکت کی دعا فرمائیں۔ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان بھوروں کو آٹھا کر کے برکت کی دعا فرمائی اور ان سے کہا:

ان کھجوروں کو لے کر اپنے اس تو شہدان (تھیلی) میں ڈال لو، اس میں سے جب بھی کھجوریں لینا چاہو تو ہاتھ ڈال کر زکال لینا اور انھیں (سارہن بارہ زکال کر) نہ کھیندا۔ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے ان کھجوروں میں سے اتنے اتنے وقت اللہ کے راستے میں خرچ کئے۔ ہم ان میں سے کھاتے بھی تھے اور کھلاتے بھی تھے۔ یہ تو شہدان ہر وقت میری کمر سے بندھا رہتا تھا حتیٰ کہ (سیدنا) عثمان رضی اللہ عنہ شہید ہو گئے تو یہ پھٹ (کر گم ہو) گیا۔ (سنن الترمذی: ۳۸۳۹ و قال: "صَنْ غَرِيبٌ وَ سَنَدْ حَسْنٌ، وَ حَسْنٌ جَمَانٌ، الْحَسَانُ: ۱۳۹۸)" ساٹھ صاع یعنی ۱۵۰ اکلو کو ایک وقت کہتے ہیں۔

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے فضائل بہت زیادہ ہیں۔ سات سو سے زیادہ تابعین نے آپ سے علم حدیث حاصل کیا اور جلیل القدر صحابہ کرام بیشمول سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے آپ پر اعتماد کیا۔ آپ اپنی دعا کے مطابق ساٹھ بھری سے پہلے ۵۷، ۵۸، ۵۹ میں فوت ہوئے۔ رضی اللہ عنہ آپ کے بارے میں امام ابو بکر محمد بن اسحاق الامام رحمۃ اللہ نے بہترین کلام فرمایا جس کا خلاصہ درج ذیل ہے:

- سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ پر چار طرح کے آدمی کلام (جرح) کرتے ہیں:
  - معطل چیزی (جو صفات باری تعالیٰ کا منکر ہے)
  - خارجی (تکفیری جو مسلمان حکمرانوں کے خلاف خروج کا قاتل ہے)
  - قدری (معزلی جو تقدیری اور احادیث صحیح کا منکر ہے)
  - جالیں (جو فقیہہ بنا سیئھا ہے اور بغیر دلیل کے تقلید کی وجہ سے صحیح احادیث کا مخالف ہے) دیکھئے الحمد للہ کم (۱۳۷۲ء و سندہ صحیح)

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سیاریا کرتے تھے کہ "یبصر احمد کم القداۃ فی عین اخیہ و یعنی الجدع او الجدل فی عینہ" یعنی میں سے ہر شخص دوسرے کی آنکھ کا نکار کیا لیتا ہے لیکن اپنی آنکھ کا فہریت بھی نظر انداز کر دیتا ہے۔ (کتاب الزہد لام احمد ص ۸۷۸ و سندہ صحیح، الادب المفرد: ۵۹۲، و سندہ حسن)

یہ روایت مرفوعاً بھی مردی ہے۔

(زادہ ہدایت المبارک لابن صاعد: ۲۱۲ و سندہ حسن، صحیح ابن حبان، الموارد: ۱۸۲۸)

آخر میں اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہمارے دل سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ اور تمام صحابہ و تابعین اور اہل ایمان کی محبت سے بھر دے۔ آئین [ماہنامہ الحدیث حضرو: ۳۲] اس سلسلے میں سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے بارے میں راقم الحروف سے ایک شخص نے ایک سوال پوچھا تھا جس کا جواب ماہنامہ الحدیث حضرو میں شائع ہوا تھا۔ یہ سوال و جواب پیش خدمت ہے:

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ پر منکرین حدیث کے حملے

سوال: ایک صاحب کی زبانی واقعہ سننے کا اتفاق ہوا: ”ایک دن مسجد نبوی کے محن میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ تشریف فرماتھے اور کچھ حاضرین کو کوئی حدیث بیان کر رہے تھے، جب حضرت عمر رضی اللہ عنہ کو اس بات کا علم ہوا تو کہنے لگے: ابو ہریرہ! جوبات آپ بیان کر رہے ہیں، جب یہ واقعہ رونما ہوا اس وقت میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ تھا اور یہ بات ہرگز ایسے نہ تھی، آپ کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے غلط بات منسوب کرتے ہوئے خدا کا خوف محسوس نہ ہوا اور اگر آپ کی جگہ کوئی اور ہوتا تو میں (عمر) اس کی گرون مار دیتا“ العیاد باللہ کیا یہ واقعہ صحیح ثابت ہے؟

ساتھ ہی گفتگو کے دوران ان صاحب نے اس بات کا بھی اضافہ کیا کہ ”ایک وفع حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے ایک شخص نے دریافت کیا: اب آپ بہت سی احادیث روایت کرتے ہیں جبکہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی زندگی میں ایسا نہیں تھا، لہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرمانے لگے: اس وقت مجھے اپنی گرون ماری جانے کا خوف تھا۔“

کیا یہ واقعات صحیح ہیں؟ (غیر احسن گیلانی، راوی پسندی، ۲۱ نومبر ۲۰۰۶ء)

الجواب: الحمد للہ رب العالمین والصلوٰۃ والسلام علی رسولہ الامین، اما بعد: یہ واقعہ بے سند ہونے کی وجہ سے موضوع اور باطل ہے۔ مجھے کسی کتاب میں یہ واقعہ باسند صحیح نہیں ملا۔ اس بے اصل قصے کے سراسر بر عکس سیدنا عمر رضی اللہ عنہ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ پر

مکمل اعتماد کرتے تھے۔ اس کی دلیل کے طور پر صحیح احادیث سے دو حوالے پیشِ خدمت ہیں:

سیدنا عمر رضی اللہ عنہ اور سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ

① سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کے پاس ایک عورت لائی گئی جو کھال پر سوئی سے گود کر لکھتی تھی تو عمر رضی اللہ عنہ کھڑے ہو گئے اور (صحابہ کرام سے) فرمایا: میں تمہیں اللہ کا واسطہ دیتا ہوں کیا تم میں سے کسی نے نبی مسیح علیہ السلام سے سوئی سے گونے کے بارے میں کچھ سنا ہے؟ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کھڑے ہو گئے اور کہا: اے امیر المؤمنین! میں نے نہ ساہے۔ سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے پوچھا: کیا سنا ہے؟

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا: میں نے نبی مسیح علیہ السلام کو یہ فرماتے ہوئے سنا ہے کہ ((لَا تَشْمُنْ وَلَا تَمْسُوْ شَمْنَ)). گودنے کا کام نہ کرو اور نہ کسی سے گدواؤ۔ (صحیح بخاری: ۵۹۳۶)

سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کا سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے حدیث کے بارے میں پوچھنا اور اس پر اعتراض نہ کرنا اس کی واضح دلیل ہے کہ وہ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کو سچا اور قابل اعتماد سمجھتے تھے۔

② ایک دفعہ سیدنا حسان بن ثابت رضی اللہ عنہ مسجد میں اشعار پڑھ رہے تھے کہ وہاں سے سیدنا عمر رضی اللہ عنہ گزرے تو انہوں نے سیدنا حسان رضی اللہ عنہ کو گوشہ چشم سے (غصے کے ساتھ) دیکھا۔ سیدنا حسان رضی اللہ عنہ نے فرمایا: میں تو اس وقت بھی مسجد میں اشعار پڑھتا تھا جب اس میں آپ سے بہتر شخص سیدنا رسول اللہ مسیح علیہ السلام موجود ہوتے تھے پھر انہوں نے سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی طرف دیکھ کر کہا: میں آپ کو اللہ کی قسم دے کر پوچھتا ہوں کہ کیا آپ نے رسول اللہ مسیح علیہ السلام کو یہ فرماتے ہوئے ساہے کہ ((أَيْحَبْ عَنِّيْ، الَّهُمَّ أَيْدُهْ بِرُوْحِ الْقُدُسِ)).

میری طرف سے جواب دو، اے اللہ! اس (حسان) کی روح القدس کے ذریعے سے مد فرم؟

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے فرمایا: جی ہاں۔ (صحیح مسلم: ۱۵/۲۲۸۵-۲۲۸۳)

③ سیدنا ابن عمر رضی اللہ عنہ نے سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے فرمایا:

”یا ابا ہریرہ! انت کنت الْزَمَنَ لِرَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَحْفَظْنَا لِحَدِيْثِهِ“

اے ابو ہریرہ! آپ ہم میں سے رسول اللہ مسیح علیہ السلام کے پاس سب سے زیادہ رہتے تھے اور

آپ ﷺ کی حدیث کو سب سے زیادہ یاد کرنے والے تھے۔

(سنترنی: ۳۸۳۶ و سندہ صحیح، قالترنی: "خذ احادیث حسن، صحیح الحکم ۳۰۵، ۵۱، ۲۱۷ و افتخار النبی")

**سیدنا ابو بکر الصدیق رضی اللہ عنہ اور سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ**

سیدنا ابو بکر الصدیق رضی اللہ عنہ نے سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کو (جنة الوداع میں) منادی کرنے والا بنا کر بھیجا تھا۔ (سچ بخاری: ۳۶۹)

اس صحیح روایت سے معلوم ہوا کہ سیدنا ابو بکر الصدیق رضی اللہ عنہ کے نزدیک سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا بہت بڑا مقام تھا۔ یاد رہے کہ اس حج میں سیدنا رسول اللہ ﷺ نے سیدنا علی رضی اللہ عنہ کو منادی کرنے والا بنا کر بھیجا تھا۔

**سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا اور سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ**

ایک دفعہ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے ایک حدیث بیان کی تو سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہ سے اس کے بارے میں پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا:

"صدق أبو هريرة" "ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے سچ کہا ہے۔ (طبقات ابن سعد ۳۲۲/۳ و سندہ صحیح)

سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا کی نماز جنازہ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے پڑھائی تھی۔

(التاریخ الصیغہ [التاریخ الاصولی] لبغاری ص ۵۵ و درس انداز ۱۲۸، ۱۲۹ و سندہ صحیح، ابن دہب رواہ عن ابن جریج والراوی عن ابن صالح اور ابن عیسیٰ المصری و کلامہ ماتھان)

**سیدنا رسول اللہ ﷺ اور ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ**

سیدنا رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اے میرے اللہ! ابو ہریرہ اور اس کی ماں کو اپنے مومن بندوں کا محبوب بنادے۔ (صحیح مسلم: ۱۵۸، ۲۲۹، ۲۳۹)

یہ دعا قبول ہوئی۔ سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: ہر مومن جو میرے بارے میں سن لیتا ہے تو بغیر دیکھے ہی مجھ سے مجبت کرتا ہے۔ (صحیح مسلم: ۲۲۹، ۲۳۹)

**خلاصة التحقيق:** ان تمام روایات اور دیگر احادیث صحیح سے یہی ثابت ہوتا ہے کہ مسولہ بالا قصہ بے اصل اور موضوع ہے۔

**دوسرے قصہ:** گردن ماری جانے کا خوف

یہ قصہ بھی بے اصل اور موضوع ہے۔ اسی سلسلے میں چند دیگر روایات کی تحقیق درج ذیل ہے:

- 1۔ محمد بن عجلان سے روایت ہے کہ ابو ہریرہ (رضی اللہ عنہ) فرماتے تھے: میں ایسی حدیثیں بیان کرتا ہوں، اگر میں عمر (رضی اللہ عنہ) کے زمانے میں یہ حدیثیں بیان کرتا تو آپ میرا سر (مار مار کر) زخمی کر دیتے۔ (البدایہ والنہایہ لابن کثیر ۱۱۰/۸، وسیر اعلام العبد علیہ السلام ۲۰۱۲)

- 2۔ عبد اللہ بن وہب الامصري رحمہ اللہ سے نیچے سند غائب ہونے کے ساتھ ساتھ یہ روایت سخت مفقط ہے۔ ذکریہ الانوار الکافہ (ص ۱۵۵) ابن عجلان مدرس بھی تھے۔ ذکریہ طبقات المحدثین لابن حجر (۹۸/۳، المرتبۃ الثالثة) ومشکل الآثار للطحاوی (۱۰۰/۱۰۱)
- 3۔ صالح بن ابی الاخضر عن الزہری عن ابی سلمۃ کی سند سے روایت ہے کہ ابو ہریرہ (رضی اللہ عنہ) کی وفات سے پہلے رسول اللہ ﷺ سے حدیث بیان نہیں کر سکتے تھے۔ (البدایہ والنہایہ ۱۱۰/۸)

یہ سند ضعیف و مردود ہے۔ صالح بن ابی الاخضر: ”ضعیف یعتبر به“ ہے۔ (اقریب: ۲۸۲۲)

امام زہری مدرس تھے۔ ذکریہ طبقات المحدثین (۱۰۲/۳، المرتبۃ الثالثة) اور

شرح معانی الآثار للطحاوی (۱/۵۵ باب مس الفرج)

- 4۔ صالح بن ابی الاخضر سے نیچے والی سند یہاں غائب ہے اور سیر اعلام العبد (۲۰۲/۲) میں اس کا صالح سے راوی یزید بن یوسف الرجیب ضعیف ہے لہذا یہ سند صالح سے بھی ثابت نہیں ہے۔
- 5۔ بغیر سند کے ”محمد بن یحییی الذہلی: ثنا عبد الرزاق عن معمر عن الزہری“ کی سند سے مروی ہے کہ ابو ہریرہ (رضی اللہ عنہ) نے فرمایا: میں عمر (رضی اللہ عنہ) کی زندگی میں یہ حدیثیں بیان نہیں کر سکتا تھا کیونکہ مجھے یقین تھا کہ میری پیٹھ پر کوڑا برسے گا۔

(البدایہ والنہایہ ۱۱۰/۸)

یہ روایت کی وجہ سے مردود ہے: ① امام زہری نے سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے کچھ بھی نہیں سنا۔ ان کی سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت مقطع ہوتی ہے۔ دیکھئے الاتحاف المہرۃ لابن حجر (۵۹۰/۱۵) و تخفیف التحصیل فی ذکر رواۃ المرائل للعراتی (ص ۲۸۹) و جامع التحصیل (ص ۲۶۹) ② امام زہری کی تدليس کے علاوہ امام عبد الرزاق بن بہام الصنعانی رحمہ اللہ بھی مدرس تھے۔ دیکھئے طبقات المحدثین (۲/۵۸)، المرتبۃ الثانیۃ/ صحیح یہ ہے کہ وہ مرتبہ ثالثہ سے ہیں) و کتاب الفضفاء للعقلی (۳: ۱۱۰، ۱۱۱، و سندہ صحیح)

صرف یہ روایت ثابت ہے کہ سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے فرمایا: تم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے (کثرت سے) حدیث بیان کرنا چوڑ دو ورنہ میں تھیں (تمہارے قبیلے) دوس میں بیچ دوں گا۔ (تاریخ ابی زرعة الدمشقی: ۲۵، و سندہ صحیح)

یہ روایت اس پر محول ہے کہ سیدنا عمر رضی اللہ عنہ کثرت سے احادیث بیان کرنا پسند نہیں کرتے تھے۔ تاکہ لوگ فتنے میں بیلانہ ہو جائیں۔ (دیکھئے البدایہ والہدایہ: ۱۰۷/۸)

سیدنا عمر رضی اللہ عنہ نے اس طرح دوسرے صحابہ کو بھی منع کیا تھا کہ کثرت سے حدیث بیان نہ کریں۔ و دیکھئے سیر اعلام النبی علیہ السلام (۲۰۱۲)

اس فاروقی اجتہاد کے مقابلے میں دیگر صحابہ مثلاً سیدہ عائشہ رضی اللہ عنہا، سیدنا ابن عمر رضی اللہ عنہ، سیدنا انس بن مالک رضی اللہ عنہ، سیدنا جابر بن عبد اللہ الانصاری رضی اللہ عنہ اور سیدنا ابو سعید الخدیری رضی اللہ عنہ دیگر ہم کثرت سے صحیح احادیث بیان کرتے تھے اور جمہور صحابہ کا یہی طرز عمل راجح ہے۔

### سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے عظیم حافظے کا ایک صحیح واقعہ

ابوزیع عکاس مروان سے روایت ہے کہ مروان بن الحکم نے (سیدنا) ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کو بلا یا اور (حدیثیں) پوچھنے لگا۔ مروان نے مجھے پر دے کے پیچھے بھاڑ کھاتھا تاکہ میں (یہ حدیثیں) لکھوں۔ اگلے سال مروان نے (سیدنا) ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کو دوبارہ بلا یا اور ان احادیث کے بارے میں پوچھنے لگا۔ اس نے مجھے حکم دیا تھا کہ میں لکھی ہوئی کتاب کو

دیکھتا ہوں۔ میں نے دیکھا کہ ابو ہریرہ (رضی اللہ عنہ) نے ایک حرف کا بھی فرق نہیں کیا۔

(الاشراف علی مناقب الاشراف لابن ابی الدین انصار ۷۷۱، ۱۵۸۱ و مسند حسن، المسند رک للحاکم ۳۱۰، ۵۱۰)

ح ۲۱۶۳ و قال: "لَدُ أَحَدِي ثُقُولِي الْأَسَادُ" وَقَالَ الْزَّهْبِي: "صَحِحٌ"

سبحان اللہ! اللہ تعالیٰ نے سیدنا ابو ہریرہ (رضی اللہ عنہ) کو کیا عظیم الشان حافظہ عطا فرمایا تھا نہ!

جنبیہ: حاکم اور ذہبی کی توثیق بذریعہ صحیح حدیث کے بعد ابو زعیز عکو مجھوں کہنا غلط ہے۔

سیدنا ابو ہریرہ (رضی اللہ عنہ) کی ایک عظیم الشان کرامت

قاضی ابو الطیب رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ ہم جامع منصور میں ایک جلتے میں بیٹھے

ہوئے تھے کہ اتنے میں ایک خراسانی نوجوان آیا تو اس نے جانور کے تھنوں میں دودھ

روکنے کے مسئلے کے بارے میں پوچھا اور دلیل کا مطالبہ کیا تو ایک استدلال کرنے والے

(محدث) نے اس مسئلے میں سیدنا ابو ہریرہ (رضی اللہ عنہ) کی بیان کردہ حدیث پیش کی تو وہ خبیث

نوجوان بولا: "أَبُو هَرِيرَةَ غَيْرُ مَقْبُولِ الْحَدِيثُ" "ابو ہریرہ کی حدیث مقبول نہیں ہے۔

قاضی ابو الطیب نے فرمایا: اس نوجوان نے اپنی بات پوری نہیں کی تھی کہ اتنے میں جامع مسجد

کی چھت سے ایک بہت بڑا سانپ گرپا تو لوگ بھاگنے لگے اور وہ نوجوان بھی اس سانپ

کے آگے بھاگنے لگا۔ بعد میں یہ سانپ غائب ہو گیا۔ (المنتظر بن الجوزی ۷۷۱ و مسند صحیح)

اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ ہمارے دلوں کو سیدنا ابو ہریرہ (رضی اللہ عنہ) کی محبت سے بھر دے۔ آمین

سیدنا ابو ہریرہ (رضی اللہ عنہ) کے دفاع کے لئے علمائے حق نے بہت سی کتابیں لکھی ہیں جن میں سے

درج ذیل دو کتابیں انتہائی اہم ہیں:

① دفاع عن أبي هريرة (تصنیف عبد الممّم صاحب العزی)

② الأنوار الكاشفة (ص ۲۲۸۱-۲۲۸۲ تصنیف اشیخ عبد الرحمن بن میجی المعلّی رحمہ اللہ)

فائدہ: سیدنا ابو ہریرہ (رضی اللہ عنہ) سے سات سو سے زیادہ روایوں تے حدیث بیان کی ہے۔

ویکھئے دفاع عن ابی ہریرة (ص ۳۱۲۷-۳۱۲۸) اور بعض کہتے ہیں کہ آٹھ سو سے زیادہ روایوں

نے ان سے روایت بیان کی ہے۔ [ماہنامہ الحدیث حضرو ۳۲]

مجرم (۲۰) : ”قرآن کی دو آیتیں بکھر کے پتوں پر کھی ہوئی تھیں ..... میری بکری آئی اور انہیں کھا گئی۔ (روایت عائشہ صدیقہ) صحابہ ستر بخاری تا ابن ماجہ) حالانکہ اللہ فرماتا ہے یہ قرآن میں نے نازل کیا اور میں ہی اس کا محافظ ہوں۔“ (اسلام کے مجرم ص ۷۷)

الجواب : یہ روایت صحیح بخاری، صحیح مسلم، سنن ابی داود، سنن الترمذی اور سنن النسائی میں ان الفاظ کے ساتھ قطعاً موجود ہیں ہے لہذا مسکرِ حدیث نے ایک ہی سانس میں ان پانچوں محمد شیخ پر کالا جھوٹ بولा ہے۔ سنن ابن ماجہ (۱۹۳۳) و مسند احمد (۲۶۹۲) میں یہ روایت محمد بن اسحاق بن یسار کی سند سے موجود ہے اور ابن اسحاق نے صاف کی تصریح کر دی ہے۔ جن دو آئیوں کے بارے میں اس روایت میں آیا ہے کہ انھیں بکری کھا گئی تھی وہ آیت رجم اور رضاعۃ الکبیر عشراً (بڑے آدمی کو دس دفعہ دو دھ پلانے سے رضاعت کا ثابت ہوتا ہے) تھیں۔ آیت رجم کی تلاوت رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں ہی منسون ہو گئی۔ دیکھئے تفسیر ابن ابی حاتم (۱۴۰۰ھ ۷۰۵ء) و سنہ حسن عن اسماعیل بن عبدالرحمن السدی رحمہ اللہ وھو صدیق سن الحدیث) لیکن شادی شدہ زانی کے لئے رجم کا حکم باتی رہا۔

رضاعۃ الکبیر عشراً ابی آیت بھی رسول اللہ ﷺ کے زمانے میں منسون ہو گئی تھی۔ دیکھئے صحیح مسلم (۱۳۵۲، دارالسلام: ۷۵۹) و طاً امام لاک (۱۳۲۰ھ ۲۰۸/۲) اس آیت کا حکم بھی منسون ہو گیا تھا۔

چونکہ ان دونوں آئیوں کی تلاوت منسون ہو گئی تھی لہذا قرآن مجید میں ان کے لکھا جانے کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا۔ قرآن کی حفاظت خود اللہ تعالیٰ کے ذمہ ہے لہذا اس کے حکم سے بکری نے اس چیز کو کھالیا جس پر یہ دونوں آیتیں لکھی ہوئی رہ گئی تھیں۔ منسون تلاوت آئیوں کے ضائع ہونے سے قرآن مجید پر کوئی فرق نہیں آیا بلکہ قرآن کامل مکمل اور پورے کا پورا مسلمانوں کے پاس موجود ہے اور قیامت تک موجود رہے گا۔ والحمد للہ

ڈاکٹر شیری احمد (مسکرِ حدیث) کی اس کتاب کے شروع میں کذاب و دجال ارکین شوری نے لکھا ہے کہ ”قرآن کریم دو آیت میں فرماتا ہے کہ جو شخص آپ کو جادو زدہ (سحور) سمجھے وہ ظالم ہے

لیکن چونکہ بخاری لکھ گیا ہے کہ ایک یہودی نے آپ کے ناخن اور بال حاصل کر کے اور گزیا پر سویاں چھوکر آپ پر جادو کر دیا تھا تو ہمارا مولوی اور اس کے سکھائے ہوئے عوام قرآن کو چھوڑ کر جادو کی روایت پر ایمان رکھتے ہیں۔ بات پھر آگے چلتی ہے۔ کتاب اللہ کی آخری دو سورتوں کو معمود نہیں اور جادو نظر بد جنتر منتروں غیرہ کا توڑ سمجھ لیا گیا۔ قرآن کے آفاقی علم و حکمت کو خاک کی آنکھوں میں ملا دیا گیا۔

### (اسلام کے مجرم ص ۹،۸)

عرض ہے کہ بے شک جو شخص رسول اللہ ﷺ کو محور یعنی مخدوع اور مغلوب اعقل سمجھتا ہے (دیکھئے قصیر واحدی رواۃ موسیٰ ۱۱۱ ر ۳) وہ بڑا ظالم اور کافر ہے لیکن اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ نبی پر جادو کا بعض وقتی اڑنہیں ہو سکتا۔ سیدنا موسیٰ علیہ السلام پر جادوگروں کے جادو کی وجہ سے یہ اثر ہوا تھا کہ آپ خوف زدہ ہو گئے تھے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ڈر نہیں تم ہی اعلیٰ ہو، اسے دیسیں ہاتھ میں جو (عاصا) ہے اُسے پھینکو، یہ ان کی چال کو ختم کر دے گا۔

دیکھئے سورۃ طا آیت: ۷۶-۷۹

رسول اللہ ﷺ خیر البشر ہیں۔ بشر کی طرح آپ پر بھی یہاڑی کا اثر ہو سکتا ہے۔ یہودیوں کے چادو کا آپ پر صرف بعض دن یہ اثر ہوا تھا کہ آپ دنیا کی باتیں بھول جاتے تھے۔ دین کی باتوں پر یہ اثر قطعاً نہیں ہوا تھا لہذا دین اسلام محفوظ ہے۔ وَالْحَمْدُ لِلّٰہِ

نام نہادو اکثر شیر احمد (مکرِ حدیث) کے صحیح بخاری پر اعتراضات کا جواب مکمل ہوا۔  
اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ اس کتاب کو مبتدی عین و منکرین کی ہدایت کا سامان اور عام مسلمانوں کے لئے ایمان زیادہ ہونے کا باعث بنائے۔ (آمین)

وَمَا تَوْفِيقٌ إِلَّا بِاللَّهِ، عَلَيْهِ تَوْكِلْتُ وَإِلَيْهِ أُنِيبُ.

(۲۹) رمضان ۱۴۲۸ھ، ۱۵/۱/۲۰۰۷ء)

## صحیح بخاری کی دو حدیثیں اور ان کا دفاع

سوال: اللہ سے دعا ہے، اللہ تبارک و تعالیٰ آپ کے علم و عمل میں اضافہ فرمائے اور آپ کو لمبی عمر عطا فرمائے۔ (آمین) شیخ ناصر الدین البانی رحمہ اللہ نے مندرجہ ذیل روایات کو ضعیف قرار دیا ہے۔ آپ اپنی تحقیق کی روشنی میں جواب ارشاد فرمائے کہ آگہ فرمائیں۔

(۱) عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال : ((قال الله: ثلاثة أنا خصمهم يوم القيمة رجل أعطي بي ثم غدر ورجل باع حرراً فأكل ثمنه ورجل استأجر أجيراً فاستوفى منه ولم يعطه أجرو . ))

(اخبر البخاری ار ۳۰۲۰ ح ۲۲۰، واحمر ۲، ۳۵۸)

اس حدیث کے ایک راوی یحییٰ بن سلیم کے متعلق موصوف کہتے ہیں کہ یہ قیاس کے خلاف حدیثیں گھٹتا تھا۔ (!!)

(۲) عن علي قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: سيخرج قوم في آخر الزمان أحاديث الأسنان سفهاء الأحلام يقولون من خير قول البرية لا يجاوز إيمانهم حناجرهم، يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية فainما لقيتهم هم فان في قتلهم أجرًا لمن قتلهم يوم القيمة .

(بخاری: ۶۹۳۰)

شیخ البانی رحمہ اللہ اس روایت کو منکر کرتے ہیں۔

الجواب: پہلی حدیث کا ترجمہ درج ذیل ہے:

اللہ (تعالیٰ) نے فرمایا: میں تین آدمیوں کا قیامت کے دن دشمن ہوں گا (ایک) وہ آدمی جس نے میرے نام پر عہد و پیمان کیا پھر غداری کرتے ہوئے اسے توڑ دیا (دوسرا) وہ

آدی جس نے کسی آزاد شخص کو غلام بنا کر بیچا اور اس کی قیمت کھالی (تیسرا) وہ آدی جس نے کسی مزدور کو اجرت پر کھا، اس سے پورا کام لیا لیکن مزدوری نہ دی۔

(صحیح بخاری: ۲۲۲۰، ۲۲۲۷)

اسے احمد بن حنبل (۳۵۸/۲ ح ۸۲۹۲) ای بن الجارود (۵۷۹) ای بن ماجہ (۲۲۳۲) اور ای بن حبان (الاحسان: ۲۹۵) وغیرہم نے "یحییٰ بن سلیم الطائفی عن اسماعیل ابن امية عن سعید المقبّری عن أبي هریرة رضي الله عنه" کی سند سے روایت کیا ہے۔ اس روایت کی سند حسن لذاتہ ہے۔ سعید بن ابی سعید المقبّری اور ان کا والد دنوں ثقہ ہیں۔ (تقریب البہذیب: ۵۶۲۶، ۲۲۳۷)

اسماعیل بن امیر: ثقة ثابت ہیں (تقریب: ۲۲۵)

یحییٰ بن سلیم الطائفی کے بارے میں جرح و تتعديل کا جائزہ درج ذیل ہے۔

### یحییٰ بن سلیم پر جرح

(۱) احمد بن حنبل: والله إن حديثه يعني فيه شيءٌ، و كانه لم يحمده... كان قد أثمن حديث ابن خثيم إلخ (۲) ابو حاتم الرازى: شيخ صالح محله الصدق ولم يكن بالحافظ يكتب حديثه ولا يحتاج به (۳) النسائى: ليس بالقوى... ليس به بأس وهو منكر الحديث عن عبيد الله بن عمر (۴) ابو احمد الحاكم: ليس بالحافظ عندهم (۵) الدارقطنى: شيءٌ الحفظ (۶) اعقولى: ذكره في كتاب الفضفاء نقلاً [۳۰۶/۳] ونقل بصحیح عن احمد قال: وقعت على ابن سلیم وهو يحدث عن عبید الله أحادیث منا کیر فترکته ولم أحمل عنه إلا حديثاً

(۷) ابن جریر: صدوق شيءٌ الحفظ [و في تحرير تقریب البہذیب (۵۶۳)]: هل

صدوق حسن الحديث ، ضعيف في روایته عن عبید الله بن عمر]

(۸) الساجى: صدوق يهم في الحديث وأخطأ في أحاديث رواها [عن] عبید الله بن عمر (تہذیب البہذیب ۱۱/۱۹۹) (۹) الیعنی: کثیر الوهم شيءٌ الحفظ [السنن

الکبریٰ [۲۵۶۹] (۱۰) البخاری: یروی احادیث عن عبید اللہ یہم فیہا... [العلل  
الکبیر] الترمذی [۱۵۱۶] [۱۵] رجل صالح صاحب عبادة یہم الکثیر فی حدیثه إلا احادیث  
کان پسال عنہا... [ایضاً ۹۷۱/۲]

### یحییٰ بن سلیم کی تعدلیں

- (۱) یحییٰ بن معین قال: ثقة [تاریخ ابن معین، رولیہ الدوری: ۲۲۹] (۲) ابن سعد نے کہا:  
وکان ثقة کثیر الحديث [الطبقات ۵/۵۰۰] (۳) الحنفی نے کہا: ثقة [الثقات والتاریخ:  
۱۹۸۰] (۴) ابن شاہین، ذکرہ فی الثقات [۱۵۹۱] (۵) ابن حبان، ذکرہ فی الثقات  
[۱۱۵۷] ولم یقل هیچاں نقل المحرر عن ابن حبان قال: یخطی [تهذیب الکمال ۲۰/۱۱۷] اور کہا:  
۱ (۶) النسائی قال: نیس بہ بائیں إلخ، نسائی نے یحییٰ بن سلیم کی حدیث پر سکوت کیا  
[۱۱۳۸] اور کہا: ثقة [تهذیب الکمال ۲۰/۱۱۷] لعلهً أرادهذا أوغيره (۷) یعقوب بن  
سفیان نے کہا: سنی رجل صالح و کتابہ لاباس بہ و إذا حدث من کتابہ  
فحديثه حسن وإذا حدث حفظاً فيعرف وينکر] کتاب المعرفة والتاریخ  
۲ (۸) البخاری: حج بہن صحیح [۲۲۲۷، ۰۲۲۰] (۹) مسلم بن الحجاج: حج بہن  
صحیح [۲۲۹۷/۲۸] و دارالسلام: (۱۰) ابن عدی قال: ولیحییٰ بن سلیم عن  
اسماعیل بن امیة و عبید اللہ بن عمر و ابن خیم و سائر مشائخہ احادیث  
صالحة و افرادات و غرائب یتفرد بها عنہم و احادیثہ مقاربة و هو صدوق لا  
باس بہ [الکامل ۷/۲۷۵ و دوسرا نسخہ ۹/۲۷۹] (۱۱) ابن الجارود: حج بہن صحیح [۵۲۹]  
۳ (۱۲) الساجی: صدوق یہم فی الحديث إلخ و یکھنے وال جرج: ۸  
۴ (۱۳) الذھبی: ثقة [الکاشف ۳/۲۲۹] (۱۴) الحاکم: صحیح لفی المبتداک  
[۱۱۳۰] (۱۵) الترمذی: حسن لفی سنه [۱۵۳۳] (۱۶) ابن خزیم: صحح لہ  
فی صحیحہ بر روایتہ و سکوته علیہ [۱۵۰] (۱۷) البوصیری قال فی حدیثہ: هدا  
اسناد حسن، رجالہ ثقات [ابن ماجہ مجمع زوائدہ ۱۳۳] (۱۸) البغوی قال فی حدیثہ:

هذا حديث صحيح [شرح السنة ٢٢٦/٨ ح ٢٨٦] [١٩] (الراطلي قال: فهو ثقة  
[نصب الرالية] [٢٠] وأشار المندري إلى تقوية حديثه، انظر الترغيب والترحيب  
[٣/٣ ح ٢٨٠٣ و ٣٣٢ ح ٢٨٣٧] [٢١] وأشار الهيثمي إلى تقوية حديثه، انظر  
مجموع الزواائد [٢٢] (الاساء على روی حديث البخاری في مستخرجه، انظر فتح الباری  
[٣/٣ ح ٢٢٢] [٢٣] ابن حجر، مال إلى تقويته، انظر فتح الباری [٣/٣١٨] [٢٤] عینی  
خفی نے بیکی بن سلیم کی توثیق نقل کی اور جرح نقل نہیں کی دیکھئے شرح سنن ابی داود  
[١/٣٣١] [٢٥] ابن القطان الفاسی نے کہا: ومن ضعفه لم یات بحجة  
وهو صدوق عند الجميع [بيان الوهم والایهام ٣٥٥/٢ ح ٣٥٣] [٢٥] اس تحقیق سے معلوم ہوا کہ بیکی بن سلیم الطافی جمہور محدثین کے نزدیک ثقہ و صدوق،  
صحیح الحدیث و حسن الحدیث ہیں۔ بعض علماء نے ان پر ”یہم“ و ”یخطی“ و ”اختطا“ وغیرہ  
جرح کی ہے جو کہ حسن الحدیث کے متعلق نہیں ہے۔ بعض نے اس پر کی الحفظ، کیش الرخاء  
و مکرر الحدیث وغیرہ جرح کی ہے جس کا تعلق بیکی بن سلیم کی عن عبید اللہ بن عمر والی روایت  
سے ہے۔ احمد بن حنبل نے عبد اللہ بن عثمان بن خثیم سے بیکی مذکور کو متقن (یعنی ثقہ) قرار  
دیا ہے۔ (کہا جاتا ہے کہ) امام بخاری نے فرمایا: ماحدث الحمیدی عن بیکی بن سلیم  
فهو صحيح یعنی: حمیدی نے جو روایت بیکی بن سلیم سے بیان کی ہے وہ صحیح ہے۔

(تہذیب التہذیب ١١/٢٢)

**خلاصة التحقیق:** بیکی بن سلیم الطافی کی روایات کے چار درجے ہیں:

۱: وہ جب ابن خثیم سے روایت کریں تو متقن (ثقة) ہیں۔

۲: ان سے جب (عبد اللہ بن الزیر) الحمیدی روایت کریں تو وہ صحیح الحدیث (ثقة) ہیں۔

۳: عبید اللہ بن عمر اور ابن خثیم کے علاوہ تمام راویوں سے وہ روایت کرے تو حسن  
الحدیث ہیں۔

۴: عبید اللہ بن عمر سے ان کی روایت ضعیف ہے۔

اس تحقیق سے معلوم ہوا کہ صحیح بخاری کی مسولہ حدیث بخلاف سنداصول حدیث حسن لذاتہ ہے۔ شیخ البانی رحمہ اللہ کا اس پر جرح کرنا غلط اور مردود ہے۔ شیخ البانی رحمہ اللہ کا یہ قول بہت عجیب و غریب ہے کہ ”حسن او قریب منه“ (ارواۃ الغلیل ۳۰۸۹ ح ۱۳۸۹) اور اس سے بھی زیادہ عجیب و غریب وہ استباط ہے جو شیخ البانی رحمہ اللہ نے امام بخاری کے قول: ”ماحدث الحمیدی عن یحییٰ بن سلیم فهو صحیح“ سے نکلا ہے کہ اگر غیر حمیدی اس (یحییٰ بن سلیم) سے روایت کرے تو (امام بخاری کے نزدیک) ضعیف ہے۔ اسے مفہوم مخالف کہتے ہیں۔ دلیل صریح کے مقابلے میں مفہوم مخالف اور نبہم وغیرہ واضح دلائل سب مردود ہوتے ہیں۔ امام بخاری نے یحییٰ بن سلیم سے صحیح بخاری کے اصول میں روایت کر کے یہ ثابت کر دیا ہے کہ وہ ان کے نزدیک اُنکے ہذا امام بخاری کے قول کا یہ مطلب ہو سکتا ہے کہ حمیدی کی یحییٰ بن سلیم سے روایت مطلقاً صحیح ہوتی ہے جا ہے وہ عبید اللہ بن عمر سے روایت کریں یا نہ کریں، اسی طرح وہ اساعیل بن امیہ سے امام بخاری کے نزدیک صحیح الحدیث ہیں۔ جب دوسروں سے روایت کریں تو حسن الحدیث ہیں۔ اس مفہوم تحقیق سے جہور محدثین اور امام بخاری کے اقوال کے درمیان تطبیق و توثیق بھی ہو جاتی ہے اور اسی الکتب بعد کتاب اللہ صحیح بخاری کی حدیث بھی ضعیف نہیں قرار پاتا۔

وہذا ہو الصواب والحمد للہ رب العالمین

تنبیہ: یہ قول کہ ”قیاس کے خلاف حدیثیں گھرتا تھا“ مجھے یحییٰ بن سلیم کے بارے میں کہیں نہیں ملا۔ مختصر صحیح البخاری (۲، ۳۷۸) میں شیخ البانی رحمہ اللہ نے اس حدیث کے بارے میں توقف کیا ہے۔!

دوسری حدیث کا ترجیح درج ذیل ہے:  
”آخری زمان میں ایک ایسی قوم نکلی گی جو نو عرب بے قوف ہوں گے۔ لوگوں کے اقوال میں سے بہترین قول کہیں گے (یعنی قرآن پڑھیں گے) اُن کا ایمان اُن کے حلق سے نیچے نہیں اترے گا۔ وہ دین سے اس طرح نکل جائیں گے جس طرح تیرنٹانے سے نکل جاتا ہے۔“

پس تم انھیں جہاں پاؤ ان سے قوال کرو کیونکہ قیامت کے دن ان کے قتل کا اجر و ثواب ملے گا،  
 (صحیح البخاری: ۶۹۳۰، ۶۹۳۱، ۵۰۵۷، ۵۰۵۸ و صحیح مسلم: ۱۵۳۶، ۱۵۳۷ و ادوار السلام: ۲۲۲۲ و سنن ابی داود: ۲۷۲۷ و سنن التسائی: ۷۷۱۹ ح ۲۱۰۷)

اس روایت کی سند بالکل صحیح ہے۔ سوید بن غفلہ، خشمہ بن عبد الرحمن بن ابی سبیرہ الجھنی اور سلیمان الاعمش سب ثقہ راوی ہیں۔ اعمش نے سامع کی تصریح کر دی ہے لہذا تدليس کا اعتراض غلط ہے۔

تنتہبیہ: صحیح بخاری و صحیح مسلم و سنن ابی داود و سنن التسائی و منند احمد (۱/۸۱۶ ح ۱۱۳۱، ۲۱۶۷) و غیرہ میں ”من خیر قول البریة“ ہے۔ یہ جملہ صحیح ہے مذکور نہیں ہے۔ شیخ البانی رحمہ اللہ نے بھی اس جملے والے متن کو ”صحیح“ کہا ہے۔ (صحیح الباجع: ۳۶۵۲)

ارواہ الغلیل کی ایک عبارت (۸/۸، ۱۲۰-۱۲۳ ح ۲۲۰۷) میں ایک دوسرے لفظ ”من قول خیر البریة“ کے مذکور ہونے کی طرف اشارہ ہے۔ واللہ عالم

خلاصۃ الحقیق: صحیح بخاری و صحیح مسلم کی مسؤول حدیث بالکل صحیح ہے۔ شیخ البانی رحمہ اللہ نے بھی اسے صحیح ہی قرار دیا ہے۔ نیز دیکھئے مختصر صحیح البخاری (۳/۹۲۹) و الحمد للہ

(۳/۱۳۲۶ ح ۱۳۲۶)

### صحیح بخاری اور ضعیف احادیث

سوال: کیا صحیح بخاری میں کوئی ضعیف حدیث موجود ہے؟

الجواب: صحیح بخاری میں سند متصل کے ساتھ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی جتنی احادیث ہیں وہ ساری کی ساری یقیناً صحیح ہیں۔ ان میں سے ایک بھی ضعیف نہیں۔ اصول حدیث کی کتابوں میں اس پر اجماع نظر یا گیا ہے بلکہ بعض علماء سے یہ مروی ہے کہ اگر کوئی شخص یہ کہے کہ اگر صحیح بخاری میں کوئی ضعیف روایت ہو تو میری یہوی پر طلاق ہے۔ تو ایسے شخص کی یہوی پر طلاق نہیں پڑتی۔ دیکھئے مقدمۃ ابن الصلاح مع التحید والایضاح للعراقی (ص ۲۹۹-۳۰۸)

شاد ولی اللہ الہوی فرماتے ہیں:

”صحیح بخاری اور صحیح مسلم کے بارے میں تمام محدثین متفق ہیں کہ ان میں تمام کی تمام متصل اور مرفوع احادیث یقیناً صحیح ہیں۔ یہ دونوں کتابیں اپنے مصنفوں تک بالتواتر پہنچی ہیں۔ جو ان کی عظمت نہ کرے وہ بدعتی ہے جو مسلمانوں کی راہ کے خلاف چلتا ہے۔“

(جیہے اللہ باللغہ، اردو وچ اص ۲۳۲ مترجم عبد الحق حقانی، طبع محمد سعید اینڈ سنکر اچی)

دیوبندیوں کے نزدیک مستند کتاب ”عقائد الاسلام“ میں لکھا ہوا ہے کہ ”اسی لیے حدیث کی کتابوں میں صحیح بخاری سب سے قوی اور معتبر ہے اس کے بعد صحیح مسلم“ (ص ۱۰۰- از عبد الحق حقانی)

اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے ساری دنیا کے مذکورین حدیث کو میرا یہ چیز ہے کہ صحیح بخاری کے اصول میں سے صرف ایک ضعیف حدیث ثابت کرنے کی کوشش کر لیں، ان شاء اللہ اپنی کوشش میں مذکورین حدیث کامیاب نہیں ہوں گے۔ ولو کان بعضهم بعض ظہیراً۔

## صحیح بخاری اور سفیان ثوری

سوال: آپ نے اپنی کتابوں مثلاً نور العینین فی اثبات رفع الیدین وغیرہ میں یہ ثابت کیا ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام سے رکوع سے پہلے اور بعد والارفع یہ میں ترک کر دینا ثابت نہیں ہے۔ اس سلسلہ میں حفیہ کی سب میں مشہور دلیل: "حدیث سفیان الثوری عن عاصم بن کلیب عن عبد الرحمن بن الأسود عن علقة عن عبد الله بن مسعود" کے بارے میں آپ نے لکھا ہے کہ اس کی سنن ضعیف ہے، وجہ یہ ہے کہ سفیان ثوری رحمہ اللہ لفظ فی عابد ہونے کے ساتھ ساتھ ملک بھی تھے۔ وہ یہ روایت "عن" کے ساتھ روایت کر رہے ہیں۔ اصول حدیث کا مسئلہ ہے کہ ملک کی عن والی روایت ضعیف ہوتی ہے لہذا یہ روایت اصول حدیث کی رو سے ضعیف ہے۔ اس کا جواب ابو یاہل محمد اساعیل چنگوئی دیوبندی نے اپنی کتاب "تحفہ اہل حدیث" قسط دوم میں ص ۱۵۵ پر یہ دیا ہے کہ صحیح بخاری میں سے سفیان ثوری کی دس روایات پیش کی ہیں جنھیں سفیان ثوری رحمہ اللہ عن سے روایت کر رہے ہیں۔ کیا چنگوئی کی ذکر کردہ ان روایات میں صاف کی

تصریح یا متابعت ثابت ہے؟

**الجواب:** ان تمام روایات میں متابعت یا تصریح سامع ثابت ہے۔ والحمد للہ

ہمارے دوست محترم ابوثاقب محمد صدر بن غلام سرور حضروی نے اسماعیل بھنگوی مذکور کو کافی عرصہ پہلے ایک خط لکھا تھا۔ جس میں اس پر یہ لکھا تھا:

”آپ نے ص ۱۵۵ ا پر صحیح البخاری کی دس روایات لکھی ہیں۔ کیا آپ کا دعویٰ ہے کہ ان روایات میں سفیان ثوری کی تصریح سامع یا متابعت فلکا ثابت نہیں ہے؟ اگر آپ کا یہ دعویٰ ہے تو یہ دعویٰ لکھیں اور اس پر اپنے چند ”مستند علماء“ سے بھی دستخط کرو اکر مجھے پیش دیں۔ مثلاً سرفراز خان صدر، امین اوكاڑوی صاحب، تقی عثمانی صاحب وغیرہم، میں ان شاء اللہ ان تمام روایات میں متابعت یا سامع کی تصریح ثابت کروں گا والحمد للہ۔“

اس خط کا بھی تکمیل کوئی جواب نہیں آیا۔ اب بھنگوی کی روایات مذکورہ پر تبصرہ پیش خدمت ہے:

۱۔ بخاری باب علامۃ المناقیح اص ۱۰ (ح ۳۳۳) اس روایت میں سفیان ثوری کی متابعت، شعبہ نے کرکھی ہے۔ صحیح بخاری کتاب المظالم باب اذ اخا صم فجر (ح ۲۲۵۹)

۲۔ بخاری باب الغضب فی الموعظۃ ح اص ۱۹ (ح ۹۰۹) اس روایت میں زہیر (وغیرہ) نے سفیان کی متابعت کرکھی ہے۔ صحیح بخاری کتاب الاذان باب تخفیف الامام فی القیام (ح ۱۷۰۲)

۳۔ بخاری باب الوضوء مرتبہ ح اص ۲۷ (ح ۱۵۷) سفیان ثوری نے سنن ابی داود میں سامع کی تصریح کرکھی ہے۔ الطہارۃ باب الوضوء مرتبہ (ح ۱۳۸)

۴۔ بخاری باب البرائق والخاطر ح اص ۳۸ (ح ۲۳۱) اس روایت میں اسماعیل بن جعفر نے سفیان کی متابعت کرکھی ہے۔ صحیح البخاری کتاب الصلاۃ باب حک البرائق بالیمن المسجد (ح ۲۰۵)

۵۔ بخاری باب الوضوء قبل الغسل ح اص ۳۹ (ح ۲۳۹) عبد الواحد نے سفیان کی متابعت کرکھی ہے۔ بخاری کتاب باب الغسل باب الغسل مرتبہ واحدہ (ح ۲۵۷)

- ۶۔ بخاری باب اہتر فی الغسل عن الناس حاص (۲۲) اس میں بھی عبد الواحد نے متابعت کر کی ہے، حوالہ سابقہ
- ۷۔ بخاری باب مباشرۃ الحاضر حاص (۲۹۹) اس میں سفیان ثوری نے ساع کی تصریح کر کی ہے۔ دیکھئے سنن ابی داود، الطہارۃ باب الوضوء فضل المرأة (ح۷۷)
- ۸۔ بخاری باب مایسٹر ممن العورۃ حاص (۳۶۸) اس میں محمد بن سیفی بن حبان نے سفیان کی متابعت کر کی ہے صحیح بخاری کتاب الیوب باب پیغ المباشرۃ (ح۲۱۳۶)
- ۹۔ بخاری باب الاذان للمسافر حاص (۸۸) (ح۲۳۰) اس روایت میں یزید بن زریع نے سفیان کی متابعت کر کی ہے، صحیح بخاری کتاب الاذان باب اشان نما فوہما جملۃ (ح۶۵۸)
- ۱۰۔ بخاری باب الحجۃ علی سبعة اعظم حاص (۱۱۳) (ح۸۰۹) اس میں شعبہ وغیرہ نے سفیان کی متابعت کی ہے، حوالہ مذکورہ (ح۸۰)
- خلاصہ یہ ہے کہ ان ساری روایات میں ساع کی تصریح یا متابعت ثابت ہے  
و الحمد للہ، الہذا یوں بندیوں کا اہلی حدیث اہل سنت کے خلاف پروپیگنڈا کرتا سرے سے باطل ہے۔ (9-8-2000)

حدیث کو قرآن پر پیش کرنے والی روایت موضوع ہے

سوال: قاضی ابو یوسف یعقوب بن ابراہیم (متوفی ۱۸۲ھ) سے منسوب کتاب "الرد علی سیر الأوزاعی" میں لکھا ہوا ہے:

"حدثنا ابن أبي كريمة عن أبي جعفر عن رسول الله ﷺ أنه دعا اليهود فسألهم فحدثوه حتى كذبوا على عيسى عليه الصلوة والسلام، فصعد النبي ﷺ المنبر فخطب الناس فقال: إن الحديث سيفشو عني لاما أتاكم عني يوافق القرآن فهو عندي، وما أتاكم عني يخالف القرآن فليس عني"؟ میں (غالد) ابن ابی کریم نے ابو جعفر (عبداللہ بن مسور) سے حدیث بیان کی کہ رسول اللہ ﷺ نے یہودیوں کو بولا کر پوچھا تو انہوں نے حدیث بیان کیں حتی کہ انہوں

نے عیسیٰ علیہ السلام پر جھوٹ بولا۔ پھر نبی ﷺ نے منبر پر پڑھ کر لوگوں کو خطبه دیا اور فرمایا: میرے بارے میں حدیثیں پھیل جائیں گی پس تمہارے پاس میری کوئی حدیث قرآن کے مطابق پہنچنے تو وہ میری حدیث ہے۔ اور تم تک میری طرف سے جو روایت قرآن کے مخالف پہنچنے تو وہ میری حدیث نہیں ہے۔ (ص ۲۵، ۲۷)

کیا یہ روایت صحیح و قابل اعتماد ہے؟ تحقیق کر کے جواب دیں۔ شکریہ (ایک سائل)

الجواب: یہ روایت موضوع ہے۔

دلیل اول: اسی روایت میں ابو جعفر سے مراد عبد اللہ بن مسور (الہاشی) ہے۔

دیکھئے التاریخ الکیر للبغدادی (۱۲۸/۳) الثقات لا بن حبان (۲۶۲/۶) تاریخ بغداد (۲۹۲/۸) و اخبار اصیہان (۱/۳۰۵)

حافظ ابو قیم الاصیہانی لکھتے ہیں: ”ابو جعفر هو عبد الله بن مسور“ (اخبار اصیہان ۱/۳۰۵) اس عبد اللہ بن مسور کے بارے میں امام احمد بن حنبل نے کہا: ”کان یضع الحديث ویکذب“ وہ حدیثیں گھڑتا اور جھوٹ بولتا تھا۔ (کتاب الہجر و التعدیل ۱/۵۶ و سند صحیح)

ابن حبان نے کہا: وہ ثقہ راویوں سے موضوع روایتیں بیان کرتا تھا اور تھوڑی روایتیں بیان کرنے کے باوجود بے اصل مرسل روایتیں بیان کرتا تھا۔ اگر وہ ثقہ راویوں کی موافقت بھی کرے تو اس کی روایت سے استدلال جائز نہیں ہے۔ (کتاب الہجر و میہن ۲/۲۲)

ذہبی نے کہا: ”یکذب“ وہ جھوٹ بولتا تھا۔ (دیوان الفضفاء والمزکیں ۳/۲۳)

یہ شخص بالا جماع کذاب و مجروح ہے۔

تعمیہ: تہذیب الکمال اور تہذیب العہذیب میں غلطی سے خالد بن ابی کریمؓ کے استادوں میں ابو جعفر الباقر کا نام لکھ دیا گیا ہے جس کا کوئی ثبوت سلف صالحین سے نہیں ہے۔

دلیل دوم: ابو جعفر عبد اللہ بن مسور کی مرسل روایات بے اصل ہوتی ہیں۔

دلیل سوم: قاضی ابو یوسف بذات خود جمہور محدثین کے نزدیک ضعیف اور مردود (المجزیۃ) ہے۔ دیکھئے ماہنامہ الحدیث: ۱۹ ص ۲۵

دلیل چہارم: کتاب الرد علی سیر الاوزاعی باسنده صحیح قاضی ابو یوسف سے ثابت نہیں ہے۔ دیکھئے حدیث: ۱۹ ص ۵۲، ۵۳

دلیل پنجم: یہ موضوع روایت قرآن مجید کی آیت ﴿وَمَا أَنْكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ﴾ اور تخصیص رسول جو (حکم) دے اُسے لے لو۔ (الحضر: ۷) کے سراسر خلاف ہونے کی وجہ سے بھی مردود ہے۔ ابوالوفاء الافغانی (متروک الحدیث) نے اس روایت کے کچھ موضوع اور باطل شواہد پیش کرنے کی کوشش کی ہے۔ دیکھئے حاشیہ الرد علی سیر الاوزاعی (ص ۲۵۷-۲۵۸)

یہ تمام شواہد موضوع باطل اور مردود ہیں۔ و ماعلینا إلا البَلَاغُ

(۸/ جامدی الاولی ۱۳۲۷ھ)

دُورَنَجُون

تمام ۱۷

۸

# فِحْصَرْ

# تَعْلِيَّعْ نَمَازِ الْمَسْرُوفِ

تَبَكِيرْ تَحْرِيمَيْسَ سَلَامَكْ

تَلْفِيفْ

حَافِظْ زَيْرْ عَلَى زَيْنِ خَلَّةْ

کتاب و سنت کی روشنی  
میں ایک تحقیقی اور مستند کتاب  
حَافِظْ زَيْرْ زَيْرْ عَلَى زَيْنِ خَلَّةْ  
کے قلم سے

جس میں نماز کا کامل طریقہ خصر اور سہل انداز میں بیان کیا گیا ہے

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الہور بال مقابل رحان مارکیٹ غزنی شریٹ اردو بازار فون: 042-7244973

فیصل آباد یون ایمن پور بازار کوتوالی روڈ فون: 041-2631204

تالیف

## لَمَّا بَنَ كَبِيرَ الدَّشْقُونَ

تخت

۲۷۷

# لکھاڑاں طاہر

١٢٣

شیخ

# پشت احمد پانی

## دورنگوں میں پیش خدمت

- ☆ تمام آیات قرآنیه، احادیث کریمه کی مکمل تخریج تحقیق کا اہتمام
  - ☆ خوبصورت سردرق، معیاری طباعت، بہترین کاغذ، مناسب قیمت

لہور بالمقابل رحمان مارکسٹ غزنی سرست اردو بازار فون: 042-7244973

فیصل آباد پیروز ان ایمن لور می بازار کو تالی روڈ فون: 041-2631204

# كتاب التماري

في تجيز

## جزء القراءة البخاري

كتاب

امير المؤمنين فتح المثلث

محمد بن ابي عبيدة البخاري رض

تاج العروس في تجيز و ترتیب

حافظ زیر علی زنی خان

حافظ زیر علی زنی کے عالمانہ قلم سے  
امام بخاری حجۃ اللہ علیہ کی معروف کتاب جزء القراءة  
کی تحریق و ترتیج اور مفید اضافہ جات

برگ کتب

لارہور بال مقابل رحان ناگریت غزنی شریٹ اڈ دوبازار فون: 042-7244973

فیصل آباد بیرون ایمن پور بازار کورنالی روڈ فون: 041-2631204



صحیح نخاری پڑھ کا  
اعترافات کا  
علمی حائزہ